# Донские православные В Е ГЛИ

"Брак - это служение друг другу, это создание жизни, основанной на христианской любви".

Цветник духовный

Nº 7 (158)

ПРАВОСЛАВНО-ПРОСВЕТИТЕЛЬСКАЯ ГАЗЕТА

июль 2014 г

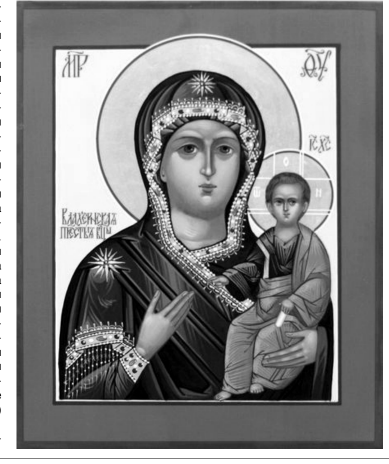
Издаётся по благословению Преосвященнейшего Игнатия, Епископа Шахтинского и Миллеровского

К 360-летию перенесения иконы в Москву

# Влахернская икона

По преданию. Влахернская икона Божией Матери написана евангелистом Лукой во время земной жизни Пресвятой Богородицы и послана им в дар правителю Антиохии Феофилу, для которого он писал своё Евангелие и книгу Деяний Апостольских; по смерти же "державного Феофила", по прошествии многих лет, святой образ был перенесён в Иерусалим. В V веке путешествовавшая по Святым местам императрица Евдокия, супруга византийского императора Феодосия Младшего (408-450), отправила икону в дар царской сестре св. царице Пульхерии в Константинополь. Будучи поставлена во Влахернском храме, где хранилась и честная риза Пресвятой Богородицы, она стала известной под именем Влахернской и прославилась многочисленными чудесами. Заступлением Владычицы по молитвам пред образом трижды была избавлена византийская столица от грозных врагов - при императоре Ираклии в 626 г. от аваров, при Константине Погонате (668-685) и Льве Исавре (716-741) от сарацин.

Во время иконоборческого гоне-



ния (VIII в.) почитатели иконы спрятали её от поругания в стене обители Пантократора, затеплив пред нею лампаду; там она оставалась почти 100 лет. По восстановлении иконопочитания место её сокрытия было указано чудесным образом, и ревнители православия обрели святыню с горящею пред нею лампадой и торжественно водворили на прежнем месте.

В 1453 году после взятия турками Константинополя икона исчезла. По мнению летописцев, она была скрыта на Афоне, откуда в 1654 году принесена в Россию в дар царю Алексею Михайловичу и, встреченная патриархом Никоном на Лобном месте, поставлена в Успенском соборе Московского Кремля, где также прославилась многими чудесами. Икона сделана из воскомастики. Празднование - 7/20 июля. В XVIII веке были сняты с неё копии: одна находилась в Высокопетровском монастыре, другая - в селе Кузьминки, поместье князей Голицыных. Обе копии прославились чудотворениями.

Православный календарь на 2004 г., Москва.

### Молитва

Мира Заступница,

Матерь Всепетая! Я пред Тобою с мольбой: Бедную грешницу,

мраком одетую,

Ты благодатью прикрой, Если постигнут меня

испытания,

Скорби, утраты, враги - В трудный час жизни,

в минуту страдания

Ты мне, молю, помоги! Радость духовную,

жажду спасения

В сердце моём положи;

В Царство Небесное,

в мир утешения

Путь мне прямой укажи!

### Юлия Жадовская

(В этом году исполняется 190 лет со дня рождения этой поэтессы)

## У Креста Христова стоящая



Чудотворная Ахтырская икона Божией Матери явилась 2/15 июля 1739 года священнику Покровской церкви в Ахтырке Харьковской губернии Даниилу Васильеву, человеку праведной жизни и горячей веры. Во время сенокоса в высокой траве он увидел икону Богородицы, сия-

ющую ослепительным светом. На ней была изображена Богородица в короне, молящаяся перед Распятием. Помолившись, он принёс икону в дом. Вскоре домашние его заметили, что в комнате, где стоял образ, невозможно было ночевать от какогото необъяснимого страха. По

прошествии трёх лет священник в праздник Покрова увидел исходивший от иконы необыкновенно яркий свет, и вскоре во сне получил указание Богоматери освободить икону от насевшей пыли, омыть чистой водой и украсить. Проснувшись от страха, он тут же исполнил повеление Божией Матери, намереваясь поутру отнести собранную в особый сосуд воду в реку. Той же ночью в сонном видении Богоматерь сообщила ему, что вода, которой он омыл образ, будет исцелять страждущих. Дочь отца Даниила страдала недугом лихорадки. Священник напоил её водой, и она сразу же выздоровела. Получил исцеление от лихорадки и сын иконописца, которому о. Даниил поручил поновить икону. Убедившись в несомненной чудотворной силе иконы, священник перенёс святыню в храм. Однажды вдова генерала Вейделя, изнемогавшая от застарелой лихорадки, приехала в Ахтырку и стала молиться у иконы Божией Матери, надеясь, что исцелится, выпив воды, но вдруг услышала исходящий от иконы голос: "Напрасно ты просишь избавления! Это тебе не нужно. Ты через пять дней умрёшь. Раздай имение своё нищим для пользы своей души". Генеральша заплакала: "Мати Божия! У меня две дочери на выданье, что будет с ними, если я всё раздам?" "Раздай, - был ответ, - Я их устрою". Генеральша так и поступила. Об этом случае узнала императрица Елисавета Петровна, умилилась и сказала: "Кому как не мне призреть сирот?" Она взяла девочек ко Двору, воспитала их и выдала замуж, одну за графа Панина, другую - за графа Чернышёва. Императрица пожелала, дабы почтить святыню, построить в Ахтырке каменный храм. По проекту

знаменитого зодчего графа Растрелли был воздвигнут обширный и величественный Покровский собор, освящённый в 1768 году. После революции храм был ограблен и икона исчезла.

Ныне чудотворный образ Ахтырской Божией Матери находится в г. Ахтырке Харьковской области, в многострадальной Украине. Пресвятая Богородица, как и в прошлые века, молится за нас перед Распятием.

Православный календарь "Величай, душа моя, Господа!"

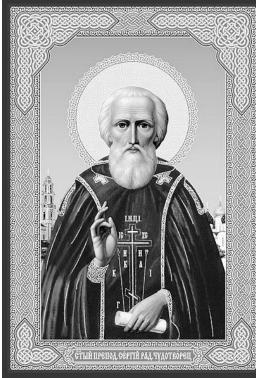
### THE THE WAS TO THE

митрополит Ростовскии и Новочеркасский Меркурий огласил указ Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла о присвоении храму Вознесения Господня статуса Патриаршего Вознесенского войскового всеказачьего собора. Новочеркасский храм стал вторым в России после Успенского собора в Кремле, носящим титул "патриарший". Вознесенский кафедральный собор является памятником федерального значения и главной святыней казачества - в нём покоятся останки знаменитых лонских атаманов. В

будущем году вместе со столицей донского казачества собор отметит 210-летие.



# Ангел земли Русской



В начале XX столетия, перед лицом постигшей Россию катастрофы, священник Павел Флоренский так писал о преподобном Сергии Радонежском и его времени: "Вглядываясь в русскую историю, в самую ткань русской культуры, мы не найдём ни одной нити, которая не приводила бы к этому первоузлу; нравственная идея, государственность, живопись, зодчество, литература, русская школа, русская наука - все эти линии русской культуры сходятся к Преподобному. В лице его русский народ, осознав себя, получил историческое право на самостоятельность".

Это время было сопряжено не только с началом освобождения русского и других народов от монголо-татарского ига. Происходившее было частью процесса смещения центров тяжести - гибнущая Византия передавала эстафету хранения восточной православной веры

молодому русскому народу, который через преподобного Сергия Радонежского начинает осознавать эту роль и особый покров Божий над Русью. Время Византии подходило к концу, но её роль и задачи переходили к Руси, разбуженной преподобным Сергием и окружавшими его единомышленниками: святителями Московскими Алексием и Киприаном, Дионисием Суздальским, Феодором Ростовским, преподобными под-

вижниками - учениками преподобного Сергия.

Подробности о жизни преподобного Сергия известны нам из лвух основных источников. принадлежащих перу его современника преподобного Епифания Премудрого, духовника рати после смерти святого Сергия: "Похвального слова Сергию, игумену Радонежскому" и "Жития преподобного Сергия" (1418 год). Время рождения святого может быть установлено лишь приблизительно. Наиболее вероятным считается 1314 год. Родился недалеко от Ростова Великого, на месте нынешнего Варницкого монастыря. Его благочестивые родители Кирилл и Мария прославлены в лике святых в 1992 году. Его отец принадлежал к знатным родам Ростовского княжества, со временем он обеднел, что привело его в провинциальный Радонеж. Переселение произошло около 1330-х годов. Вероятно, ещё живя в Ростове, отрок посещал школу. К тому периоду жизни относится рассказ о чудесном обретении отроком Варфоломеем (имя преподобного Сергия во святом Крещении, - Ред.) способности к учению по молитве незнакомого старца-схимника.

Варфоломей вёл несвойственный его сверстникам образ жизни: был склонен к уединению для молитвы, избегал игр и высказал родителям намерение принять монашеский постриг, чем причинил им скорбь. Но ещё до его рождения им было знамение, что ребёнку уготован особый путь служения Пресвятой Богородице (во время Литургии младенец трижды закричал во чреве беременной Марии). Тем не менее святые Кирилл и Мария просили сына отложить уход в монастырь до их смерти.

Но довольно быстро после переселения в Радонеж сами преподобные Кирилл и Мария удалились в Покровский Хотьков монастырь, а вскоре после этого отошли ко Господу. Варфоломей, передав оставшееся в Радонеже имущество младшему брату, удалился на монашеское житие в леса со старшим братом Стефаном, который к тому времени овдовел и принял монашество. Они нашли подходящее место в десяти верстах от Хотькова, построили здесь келью и небольшой храм во имя Святой Троицы. Вскоре игумен Хотьковского монастыря постриг Варфоломея в монашество с именем святого мученика Сергия.

Стефан не выдержал жизни в лесу и удалился в московский Богоявленский монастырь А Сергий оставался в лесу один в течение двух лет. В это время он испытывал бесовские нападения, которые имели целью К 700-летию со дня рождения

изгнать подвижника. Однажды бесы избили Преподобного так, что он едва остался жив. Помимо этого преподобный Сергий страдал от нехватки пищи. Но среди всех его трудов главным была молитва.

По истечении двух лет рядом с преподобным Сергием стали селиться монахи. Однажды святому было открыто, что его маленькая келья и храмик должны стать монастырём. А когда преставился игумен Митрофан (он постриг преподобного Сергия), который окормлял живших мирял враждующих князей. Благодаря ему они соединились перед Куликовской битвой, признав главенство Дмитрия Донского.

Житие святого повествует о 🔉 посещении князем Дмитрием 🕹 перед походом на врага Троицкого монастыря, встрече с преподобным Сергием, который предсказал ему победу, и участие по его благословению в сражении двух схимников: Александра (Пересвета) и Андрея (Осляби).

Преподобный Сергий преста-

"Если сейчас поставить преподобного Сергия среди нас. в обычной одежде, в которой мы ходим, - никто бы на него внимания не обратил. Он не был великим, он не был славным, он не был богатым, у него не было власти. Он был одним из многих, и, будучи человеком малоприметным в обществе, он уходит от людей, скрывается в дремучем лесу. Он становится одиноким, но через этот уход из міра он приближается к Богу настолько, что Господь даёт ему великую духовную силу, великую мудрость, великую благодать. И этот смиренный, обычный, казалось бы, человек становится не только центром обители он мобилизует народ наш на защиту Отечества".

> Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл

здесь монахов, то Владимиро-Волынский епископ Афанасий против воли святого поставил его игуменом. К нему тянулись для духовного врачевания не только монашествующие, но и міряне. Несмотря на славу, Радонежский игумен держал себя ниже всякого насельника в своём монастыре, носил ветхую одежду, работал в просфорне, плотником.

Так прошло 10 лет. В 1374 году для Руси настаёт очень бурное время. В Орде наступила смута, и Русь увидела возможность освобождения от ига. Москва и Константинополь обращаются к духовному авторитету Радонежского игумена, чтобы собрать вокруг себя силу русских земель. Святой Сергий умел действовать "тихими и кроткими словами" на самые жестокие сердца и часто при-

<u>К 840-летию со дня мученической кончины</u>

вился в 1392 году. Множество посмертных и прижизненных чудес было знаком его святости. В 1422 году Преподобный явился своему преемнику Никону с повелением обрести его мощи и построить храм. При митрополите Ионе его имя было упомянуто среди святых всей Русской Церкви.

Священник Павел Флоренский назвал его Ангелом Хранителем России. История России даёт повод для пессимизма. Но обозревая жизнь нашего "Ангела Хранителя", вера которого в милость Божию была безпредельна, мы обретаем мужество смотреть в будущее с надеждой, что Господь не оставит

> Патриарший календарь на 2014 год

### Боголюбивый князь Андрей



Благоверный князь Андрей Боголюбский (1111-1174) - одна из самых трагических фигур русской истории. Сын половецкой княжны и внук Мономахов, потомок византийских императоров, соединявший в себе греческую учёность, обширный культурный кругозор и выдающиеся таланты государственного деятеля, полководца и миротворца, вошёл в русскую историю прежде всего как избранник Божий.

Историческому выбору нового центра Руси - сначала Владимира и позже Москвы - мы обязаны святому Андрею Боголюбскому. Именно это маленькое селенье в княжеском уделе князя Андрея, полученном им от своего отца Юрия Долгорукого, стало началом нового этапа развития русской государственности. Именно Москва соединила лучшие духовные силы русских в преодолении гордыни правителей раздробленной междоусобиями Руси, сформировала единое, суверенное государство -Российскую державу - и воплотила идеалы самодержавия и высочайшей народной нравственности, о которой мечтал боголюбивый князь Андрей правитель, опередивший своё время на много столетий.

Строить монастыри и храмы повелела князю Сама Пресвятая Богородица для укрепления и объединения народа в своём национальном достоинстве. И он построил около 30 храмов, среди них - известный всем храм на Нерли, недалеко от Боголюбского монастыря. Это был первый храм на Руси в честь Покрова Пресвятой Богородицы. Именно святому Андрею Боголюбскому мы обязаны тем, что на Руси отмечается праздник Покрова, который является одним из самых любимых праздников русских православных людей.

Отдельная страница жизни князя Андрея - история его мученической гибели от рук

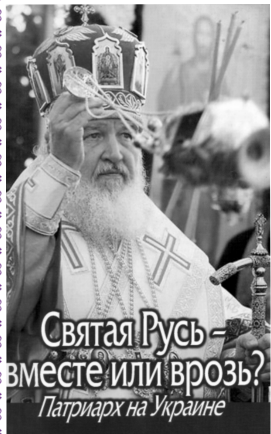
убийц, подстрекаемых его политическими и духовными противниками. Место мученической кончины святого князя в лестничной башне Боголюбского замка сохранилось до наших дней. В год 300-летия Дома Романовых, в 1913 году, император Николай II с дочерьми приезжал в Боголюбово. Ещё недавно, в наше время, в монастырь на службу приходила старушка, которая помнила, что великие княгини были оде ты в нарядные белые платья с кружевами. Царь попросил оставить его одного и долго молился на месте убиения первого русского царя (так историки называют великого князя Андрея Боголюбского - Ред.). Не дано нам знать, о чём думал царь-мученик. Ведь он уже получил оставленное для него письмо преподобного Серафима Саровского, он уже знал о своей участи.

Трагический круг русской истории - первый русский самодержец был предательски **убит** ночью **17 июля 1174** года. В другую страшную ночь **17 июля 1918 года** безжалостные убийцы спустились в подвал дома Ипатьева и казнили последнего русского государя Николая Александровича, государыню и их де- 🐰 тей. Цареубийцы XX века сочли, что в день смерти первого русского Царя уничтожат 🕅

Узнав об убийстве князя, 💸 владимирцы взбунтовались, и 🤶 лишь крестные ходы по улицам 🌡 города с чудотворной иконой Владимирской, которую когдато великий князь привёз из Киева, предотвратили дальнейшие кровопролития. Отпевали его только на пятый день. Тело было нетленным, благоухание было, по свидетельству очевидцев, дивным. Церковь, свидетельствуя богоугодность трудов великого князя, прославила его в лике святых в 1702 ( году. В памяти потомков он остался русским властителем, почувствовавшим себя не владельцем земли, а Божиим слугой, попытавшимся воплотить в жизнь идеал христианской 🖁 государственности. Память святому празднуется 4/17 июля. (Более подробное жизнеописание см. в №6 2004г., №7 2010г.)

Подготовила С. Елисеева

### Церковное разделение усугубляет раскол народа



роисходят трагические собы-

ла войну против своего народа, проливается кровь, - люди ищут ответы на вопросы: как победить вражду? как развенчать мифы о вмешательстве России, о мощной оппозиции Русской Православной Церкви на Украине? как помочь людям вспомнить, что Православие нельзя разорвать на части?

тия - незаконная

власть развяза-

Хотя прошло 5 лет со времени визита Патриарха Кирилла на Украину, но то, что он тогда говорил, остаётся верным и актуальным и напо-

Сейчас, когда на Украине минает нам о существовании того, что способно победить любую ложь - это единая вера во Христа, Святое Причастие из единой Чаши, идеал Святой Руси, объединяющий народыбратья, завет любви и единства, данный нам равноапостольным князем Владимиром.

Из ответов Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла на вопросы украинских журналистов в июле 2009 г., в преддверии Первосвятительского посещения Украинской Православной Церкви.

"Церковь не должна быть оппозицией власти. Церковь не призвана и обслуживать политику власти. Она призвана, основываясь на Священном Писании, говорить Божию правду. Но каким языком говорить? Божию правду можно говорить и с искажённым от злобы лицом. Но это будет лишь формально Божия правда. Церковь призвана говорить Божию правду пастырским языком, который давал бы людям принять это слово в своём сердце. Церковь своим тихим голосом должна будить народ. Мы - колокол. Если от удара этого колокола кто-то вздрогнет или проснётся, мы сделали своё дело. Это и есть линия Русской Православной Церкви, другой линии не существует".

"Русская Православная Церковь - это не Церковь Российской Федерации. Она осуществляет свою спасительную миссию на территории многих стран. Поэтому, когда мы говорим о патриотизме, мы имеем в виду не патриотизм граждан Российской Федерации, хотя и его тоже. Мы имеем в виду патриотизм любого её члена по отношению к тому государству и к тому этносу, с которым он себя отождествляет. Вот этим христианский, церковный патриотизм отличается от национализма. Патриотизм всегда сбалансирован христианским универсализмом. Национализм ничем не сбалансирован".

"Крым занимает очень большое место в моём сердце и, думаю, должен занимать очень большое место в сердце каждого православного человека, который принадлежит к исторической Руси, вышедшей из Киевской купели Крещения. Ведь именно с Крыма началось просвещение.

Мой небесный покровитель, святой равноапостольный Кирилл, в своё первое миссионерское путешествие прибыл именно сюда, в древнюю Тавриду. Здесь, в Херсонесе, он начал проповедовать слово Божие. И эта проповедь была очень успешна - в результате неё крестился киевский князь Аскольд. Это было почти за 120 лет до крещения князя Владимира. Значит, первые шаги православной веры по нашей земле начались здесь, в Кры-

Я думаю, что одно только это превращает Крым в духовный центр для всего нашего народа, и как важно, чтобы люди поняли, что это не только место пляжного отдыха, не только место приятного времяпрепровождения, но и место паломничества, и дай Бог, чтобы с возрождением веры в нашем народе усилилось паломничество в Крым к истокам нашего Православия".

### Обращение Святейшего Патриарха Кирилла к Полноте Русской Православной Церкви

Дорогие братья и сестры, обращаюсь ныне ко всей Полноте нашей Церкви, ко всем народам исторической Руси.

Не может быть для нас сегодня ничего более важного, чем продолжающееся братоубийство, которое полыхает на территории Украины, унося все новые жизни.

Что происходит сегодня, прежде всего, в Донецкой и Луганской областях, и как следует относиться к происходящему членам нашей Святой Церкви?

В южных пределах исторической Руси разгорелась ныне междоусобная брань.

Результаты кровавого конфликта ужасают. Уже не сотня, как было зимой в Киеве, а многие, многие сотни погибших. тысячи раненых и оставшихся без крова. Лишь дьявол может праздновать победу, когда в сечи сталкиваются братья, уничтожая друг друга, нанося увечья, ослабляя жизненные силы народа.

И, конечно, Русская Православная Церковь, Церковь духовно неделимой Руси, не может разделять единый народ Божий по политическому, национальному, социальному или любому иному принципу. Церковь исполняет миссию, вверенную ей Господом Иисусом Христом, а не заказы или поручения со стороны тех или иных политических сил. Тем и отличается она от некоторых религиозных по названию, но мирских по сути организаций.

Междоусобные брани уже не раз случались в нашей истории. Именно они привели к ослаблению Киевской Руси и падению разобщенных княжеств под натиском Батыя, к страшному Смутному времени в русском государстве в семнадцатом веке, к чудовищному по масштабам кровопролитию и установлению на долгие годы безбожного режима в начале века двадцатого.

Уроки истории также показывают, что междоусобная брань всегда порождает угрозу покорения Отечества внешним силам. И встарь, и ныне перед нами встает в таких случаях опасность потери подлинного суверенитета народа. Суверенитета, который выражается в возможности и способности устраивать свою жизнь на основе тех нравственных, духовных и культурных ценностей, что были вместе с Божественной благодатью восприняты нашими предками в Киевской купели Крещения Руси,

взращивались и усвоялись на протяжении многовековой истории.

Обращаюсь ко всем, от кого зависит принятие решений: немедленно остановите кровопролитие, вступите в реальные переговоры для установления мира и справедливости. В междоусобной брани не может быть победителей, не может быть политических завоеваний, которые были бы дороже жизни людей

Что же касается Церкви, ее оружие и ее щит - молитва и Слово Божие, которое "живо и действенно и острее всякого меча обоюдоострого" (Евр. 4:12).

Призываю всех чад Русской Православной Церкви к усиленной молитве, к сугубому хранению начавшегося поста Святых апостолов. Особый призыв - к монашеским обителям: молитесь ныне ко Господу, как умели молиться в страшные времена потрясений

наши благочестивые предки; как во времена междоусобной брани умоляли Отца Небесного о ее прекращении подвигоположники русского монашества преподобные Антоний и Феодосий Киево-Печерские, как молился о прекращении ненавистной розни мира сего примиритель русских земель преподобный Сергий Радонежский, как взывали ко Господу во дни кровавого хаоса и гражданской войны святитель Тихон, Патриарх Всероссийский, и священномученик Владимир, митрополит Киевский.

Во всех храмах Церкви нашей пусть неустанно совершается теперь особая молитва о мире и преодолении междоусобной брани, текст которой я сегодня благословил к употреблению.

"Сам же Бог мира да освятит вас во всей полноте, и ваш дух и душа и тело во всей целости да сохранится без порока" (1 Фес. 5:23).

### Мёртвое море

Мёртвое море (Соленое, Своих Ангелов, но те едва не Асфальтовое, Лотово), образопосле гибели Содома и Гомор- ними. Ослепив нападающих, ы, находится на юге Палестины. Площадь его составляет 550 квадратных километров. Уровень его на 400 метров ниже уровня Средиземного

Содом и Гоморра, два из пяти городов, истребленных серным огнем за страшное беззаконие их жителей. Ни одно живое существо не водится ни в водах Мертвого моря, ни на его берегах, и все вокруг него мрачно, безжизненно и безплодно.

Согласно ветхозаветному преданию, жители этих городов были нечестивы и весьма 🛊 грешны перед Господом, они были подвержены "блудодействию и хождению за иной плотью". Бог направляет в Содом

подверглись нападению толпы, вавшееся в долине Сиддим желающей надругаться над Ангелы вместе с семьей Лота (племянника Авраама) покинули обреченные города, приказав беглецам не оглядываться назад.

"И пролил Господь на Содом и Гоморру дождем серу и огонь от Господа с неба, и ниспроверг города сии, и всю окрестность сию, и всех жителей городов сих, и все произрастания земли. Жена же Лотова оглянулась позади его, и стала соляным столпом" (Быт. 19, 24-26).

По мнению многих ученых, свидетельство Священного Писания об уничтоженных Господом городах разврата Содоме и Гоморре имеет реальные исторические корни.

Еще в 1924 году ученые Алб-

райт и Киле нашли в юго-восточной части Мертвого моря множество предметов периода между 2500-2000 годами до Рождества Христова, свидетельствующих о высокой плотности заселения местности, цветущей, "как сад Господень" (Быт. 13, 10), жизнь в которой внезапно прекратилась около 4000 лет назад. В 1959 году американские археологи под руководством доктора Р. Бани обнаружили недалеко от берега Мертвого моря гончарные изделия, которые, по их предположению, могли относиться к тому же периоду, когда существовали Содом и Гоморра. В начале марта 1960 года были снаряжены две водолазные экспедиции. Водолазы опустились на глубину более шестидесяти метров. З марта на дне моря они увидели руины древних строений.

Священное Писание подчёркивает, что разрушение пяти городов, погрязших в грехе, было карой Божией и чудом, то есть сверхъестественным явлением, ниспосланным всемогущим Богом в знак наказания за беззакония.

> "Торжество православной веры", ч. I, M., 2008



Мёртвое море. Аэрофотосъёмка

### От редакции:

А в наши дни рынок наводнён косметической и оздоровительной продукцией, "чудодейственную" силу которой придают соли Мёртвого моря. Вы ещё хотите ею воспользоваться?..

### 25 июня/8июля - день памяти святого благоверного князя Петра и княгини Февронии, Муромских чудотворцев

# О любви и верности

Благоверный князь Пётр был вторым сыном Муромского князя Юрия Владимировича.

Он вступил на Муромский престол в 1203 году. За несколько лет до этого кн. Пётр заболел проказой, от которой никто не мог его излечить. В сонном видении князю было открыто, что его может исцелить дочь "древолазца", бортника, добывавшего дикий мёд, Феврония, крестьянка деревни Ласковой в Рязанской земле. Дева Феврония была мудрой, её слушались дикие животные, она знала свойства трав и умела лечить недуги. Князю

приглянулась красивая, благочестивая, мудрая и добрая девушка, и он пообещал жениться на ней после исцеления. Св. Феврония исцелила князя, однако он не сдержал своего слова. Болезнь возобновилась, Феврония вновь вылечила его и вышла за него замуж. Когда он наследовал княжение после брата, бояре не захотели иметь княгиню простого звания, заявив ему: "Или отпусти жену, которая своим происхождением оскорбляет знатных барынь, или оставь Муром". Князь взял Февронию, сел с ней в лодку и отплыл по Оке. Они ста-

ли жить простыми людьми, радуясь тому, что вместе, и Бог помогал им. В Муроме же началась смута, многие пустились домогаться освободившегося престола, пошли убийства. Тогда опомнились бояре, собрали совет и решили звать князя Петра обратно. Князь и княгиня вернулись, и Феврония сумела заслужить любовь горожан. В преклонных летах приняв монашеский постриг в разных монастырях с именами Давид и Евфросиния, они молили Бога, чтобы им умереть в один день, и завещали тела их положить в одном гробу, заранее приготовив

гробницу из одного камня, с тонкой перегородкой. Скончались они в один день и час - 25 июня 1228 года. Сочтя погребение в одном гробе несовместимым с монашеским званием, их тела положили в разных обителях. но на следующий день они оказались вместе. Погребены были св.

супруги в соборной церкви г. Мурома в честь Рождества Пресвятой Богородицы, возведённой над их мощами по обету Иоанном Грозным в 1553 г., ныне от-

крыто почивают в храме Св. Троицы Свято-Троицкого монастыря в Муроме.

Православный календарь "Величай, душа моя, Господа!"

### Вопрос-ответ

### В чём различие между гражданским и церковным браком?

О гражданском союзе как о браке можно говорить, когда это действительно семья, а не безпорядочное сожительство. Супруги, прожившие долгие годы друг с другом в верности, воспитавшие детей, конечно, не могут быть порицаемы как люди, погрешающие против седьмой заповеди. С другой стороны, такие супруги сознательно или безсознательно лишают себя всего того, что даётся в Таинстве браковенчания. А в нём присутствует Божественная благодать, которая немощное врачует и оскудевающее восполняет. В этом смысле всякий церковный брак неизмеримо превосходит всякий человеческий союз. Но это можно понять только на личном опыте.

Из русской литературы мы знаем о семейных трагедиях прошлых веков. Но и в наши дни: попадётся какой-нибудь самодур, но если муж и жена венчанные, то ничего сделать нельзя, значит, надо терпеть?

Конечно, не будем идеализировать восемнадцатое или девятнадцатое столетие. Знаменитые героини, описанные нашими великими писателями: страстная Екатерина из "Грозы" со своим мелковатым любовником, трагическая Анна Каренина, не нашедшая иного выхода, чем привокзальные рельсы, леди Макбет Мценского уезда, на пути к своему счастью загубившая души немалого числа людей, - все они, безусловно, испытывали душевное неудобство от того, чем был для них брак в тогдашнем понимании. Да, они и им подобные могли испытывать и жизненное неустройство, и отсутствие того, что мы называем бытовым счастьем, и постоянные скорби, которые порой бывали и надуманными. Но при христианском отношении все эти скорби могли оказаться для них путём ко спасению. И благодаря любви, всё покрывающей, смирению и терпению, пониманию, что это крест, который нужно понести, они не лишали бы себя главного - пути к Царствию Небесному.

Протоиерей Максим Козлов

Снова выпало мне искушенье, И скажу, ничего не тая: В Боге ты для меня утешенье, Дорогая отрада моя.

Лишь с тобой я могу поделиться И открыть свою тайну души, Вдохновенье ручьём будет литься В полунощной блаженной тиши.

У окна, когда шторы закрою, Со свечою сижу за столом, Этой творческой поздней порою Вспоминаю о нашем былом. Не нужна мне отрада другая, Ни богатство, ни блага земли; Мы с тобою, моя дорогая, Тихо, мирно года провели.

Сколько время ещё нам осталось, -Провиденьем сокрыто от нас, О себе знать даёт лишь усталость, Подошёл испытания час.

Если выпадет мне искушенье, Помолюсь я к Творцу, вопия: В Боге ты для меня утешенье, О любимая радость моя.

Протоиерей Николай Уваров,

# Протонерея Николая Уварова поздравляем с днём рождения и награждением епархиальной медалью "За заслуги перед Шахтинской епархией Русской Православной Церкви" Прихожане и настоятель храма Покрова Пресвятой Богородицы

4/17 июля - день памяти святых Царственных страстотерпцев 5/18 июля - преподобномучении, великой княгини Елисаветы и инокини Варвары

# Сёстры милосердия

19 июля /1 августа 1914 года Германия объявила войну России. Война изменила облик России, уклад жизни людей и семей, в том числе и императорской. Всё теперь должно было работать на победу. Для Николая II, Александры Фёдоровны и их детей служить России - святая обязанность! За победу они молились, к ней были направлены все их помыслы! Всех объединил единый патриотический порыв. Царица и её старшие дети Ольга и Татьяна пошли работать медсёстрами в царскосельские лазареты

В октябре 1914 года Александра Фёдоровна сообщила мужу: "Мы прошли полный фельдшерский курс, а сейчас пройдём курс по анатомии и внутренним болезням". Новые раненые поступали постоянно, и царица лично занималась их размещением. В Царском Селе был развёрнут большой госпиталь. Из воспоминаний офицера И.В. Степанова: "По лазарету императрица ходила одна, а не следовала в сопровождении... В походке и манере держаться не было никакой величественности. Ступала неслышно, почти скользила по коридору. Я никогда не слышал звука её голоса, она говорила что называется громким шёпотом. Вопреки распространённому мнению, русским языком владела хорошо. До моего прибытия в лазарет императрица только присутствовала на перевязках. Я был первым, которому она сама сделала всю перевязку. Через несколько дней она принесла мне маленькое Евангелие. На первой странице большая надпись с росчерком, а рядом с ней "31 августа" - день моей, вернее, её первой перевязки".

О лазарете, течение жизни которого, словно ласковым солнцем, освещалось заботами о раненых государыни и её детей, сохранилось немало воспоминаний. Татьяна Мельник: "Её величество приезжала ежедневно в дворцовый или собственный её величества лазарет, где работали великие княжны. Она обходила палаты, сидела у изголовья наиболее тяжёлых больных. Были случаи, когда раненые заявляли, что только её присутствие успокаивает их боли".

Ежедневно по дороге в лазарет она заезжала в церковь Знамения, чтобы поклониться чудотворной иконе. По воскресеньям к больным военным приходил приходской священник, кропил святой водой и исповедовал желающих.

А вот что пишут о великой княжне Татьяне: "Когда началась Первая міровая война, княжне исполнилось 17 лет. Для неё наступило время, когда в полной мере проявились не только её доброта, милосердие, но и душевная стойкость, большие организаторские способности, а также талант хирургической сестры. Через несколько

недель после начала войны она выступила инициатором создания в России "Комитета Её Императорского Высочества великой княжны Татианы Николаевны для оказания временной помощи пострадавшим от военных бедствий". Он ставил следующие цели: оказание помощи лицам, попавшим в нужду вследствие военных обстоятельств, содействие отправлению беженцев на родину, поиск работы для трудоспособных; определение нетрудоспособных в богадельни и приюты и др. В этот Комитет входили государственные и общественные деятели, а великая княжна была Почётной председательницей. Кроме того она самоотверженно отдавала все свои силы как сестра милосердия, с большим умением ассистировала при операциях. В госпитале выполняла самую тяжёлую работу. Т.Мельник-Боткина (дочь медика Николая II Е.С. Боткина) вспоминала, что доктор Деревенко. "человек весьма требовательный к медсёстрам", говорил, что ему редко приходилось встречать такую спокойную, ловкую и дельную хирургическую сестру, как Татьяна.

А вот её воспоминания о старшей великой княжне: "Ольга Николаевна, более слабая здоровьем, недолго вынесла работу хирургической сестры, но лазарета не бросила, а работала в палатах, убирая за больными". Великую княжну



Ольгу все любили, о ней рассказывали раненые, как она мыла им ноги, тут же, на вокзале, куда привезли новую партию солдат, чтобы очистить раны от грязи и предохранить от заражения крови. Когда усталая, она присела возле одного раненого, солдат тут же вступил в разговор. Но он и не подозревал, что она великая княжна.

И младшая Мария постоянно ходила в госпиталь навещать раненых. Раздавала образки и просфоры.

В Москве в годы Первой міровой войны великая княгиня Елисавета Фёдоровна в Марфо-Мариинской обители устроила госпиталь для тяжелораненых. Более ста сестёр милосердия под её руководством спасали больных воинов.

Из книги "Воспитание детей на примере святых Царственных мучеников", М., 2004

"Сегодня, когда Церковь наша и народ живут в условиях свободы, мы должны помнить об уроках прошлого, мы должны призывать к молитве святых страстотерпцев, которые жизнь свою отдали со смирением и любовью к людям. И верим, что Господь по молитвам святых Царственных мучеников и исповедников Российских приклонит милость к нам и поможет обустроить жизнь личную, семейную, общественную, государственную таким образом, чтобы величайшие духовные идеалы, провозглашённые Спасителем, утверждались в нашем народе, преобразуя жизнь каждого и всё наше Отечество".

+ + +

Патриарх Московский и всея Руси Кирилл

### •

### У истоков нашего Православия

18 марта этого года произошло судьбоносное событие в нашем Отечестве - воссоединение Крыма с Россией. Из речи президента России В.В. Путина в этот знаменательный день: "В Крыму всё пронизано нашей общей историей и гордостью. Здесь древний Херсонес, где принял крещение святой князь Владимир. Его духовный подвиг - обращение к Православию - предопределил общую культурную, цивилизационную основу, которая объединяет народы России, Украины и Белоруссии. В Крыму - могилы русских солдат, мужеством которых Крым в 1783 году был взят под Российскую державу. Крым - это Севастополь, городлегенда, город великой судьбы, город-крепость и Родина русского черноморского военного флота. Крым - это Балаклава и Керчь, Малахов курган и Сапун-гора. Каждое из этих мест свято для нас, это символы русской воинской славы и невиданной доблести".

Историческая справка: Крымский полуостров - историческая территория России. В І-м тысячелетии до н.э. в Крыму обитали племена тавров, скифов. В III в. до н.э. там возникло Скифское государство, значительная часть населения которого были славяне. Олнако в III-IV вв. кочевые племена готов и гуннов превратили скифские поселения в руины. В XIII веке в Крым вторглись монголо-татары и образовали здесь крымский улус Золотой Орды. Но после её падения в XV веке возникло Крымское ханство (вассал Турции), которое воевало с русским Тмутараканским княжеством как на полуострове, так и в самой Руси.

В борьбе с нападавшими участвовала русская армия, запорожское и русское казачество. Стремясь обезпечить безопасность южных областей и добиться выхода к Чёрному морю, Русское государство в конце XVII века начало борь-

бу за овладение Крымом. В ходе русско-турецкой войны 1768-74 гг. русские войска достигли своей цели, и 10 июля 1774 года (то есть ровно 240 лет назад) был заключён мирный договор. Согласно ему, Крымское ханство было объявлено независимым от Турции и переходило под покровительство России.

Присоединение Крыма к России ускорило экономический рост Крыма. В 1783 году был заложен Севастополь, ставший главным военным портом Черноморского флота. Князь Потёмкин начал возводить в Крыму и Малороссии новые города: Херсон, Николаев, Симферополь и другие. Сюда переселялись десятки тысяч людей из центральных областей России.

Во время Крымской войны 1853-56 гг. Крым был главным театром военных действий. В ходе войны русские войска и жители Севастополя под руководством адмиралов Корнилова, Нахимова, Истомина в течение 11 месяцев героически обороняли город. + + +
Русский человек издревле присутствовал на территории Крыма.
Крым является колыбелью великого русского Православия, и именно в Крыму крестился святой равноапостольный князь Владимир, в Крыму святые Кирилл и Мефодий пропове-

довали Евангелие, именно здесь создавалась славянская письменность. Русский народ Крыма дал нам огромный урок. Он показал, как оставаться верным Отечеству, когда, казалось бы, оно в упадке. Они своей верностью раздули огонёк национального чувства и у нас. Отождествление себя со всей многовековой историей государства это и есть подлинное национальное самосознание. Этим великим событием воссоединения Россия восстановила себя как самостоятельную историческую личность с правом на собственный поиск



Усыпальница адмиралов
- Свято-Владимирский собор,
г. Севастополь

смысла своего исторического бытия, с правом воевать за нашу судьбу, за нашу историю, за русскую землю.

Хочется закончить словами московского священника Андрея Михайлова: "Чувство благодарности одно из наиболее ценных человеческих качеств. Очень важно для нас и нашего будущего благодарить Бога за все Его благодеяния, по слову апостола: "За всё благодарите: ибо такова о вас воля Божия" (1 Сол. 5,18). Сегодня особенно благодарим Бога за мирное воссоединение русского народа России и Крыма".

Подготовила С. Елисеева

### Встречам быть

"Мы должны быть уверены, что Промысл Божий всегда о нас промышляет и устрояет к пользе..."

Прп. Лев Оптинский

### Валентина. Глава 1

Иван Тишин был сдержанно рад рождению дочери, мать же Татьяна сразу прикипела сердцем к своему первенцу. Дочурку назвали Валентиной. Благодаря Божиему Промыслу, по настоянию бабули ребёночка окрестили, хоть в то самое время и началась "всесоюзная" кампания против религии, особенно против Русской Православной Церкви. Когда Валечке исполнился восьмой годок, в 1961 г., Хрущёв, выступая по телевидению, заверил: "Обещаю, что вскоре мы покажем последнего попа по телевизору!". Вот так - именно попа. а не ксёндза, пастора, муллу или

Но, как говорится, человек предполагает, а Бог располагает. Так и не получилось у коммунистической власти свершить свои планы по отношению к православному священству, но многие и многие молодые и уже в возрасте люди были направлены в другую сторону от праведной дороги.

Так наша Валя уже с малых лет знала, что скоро наступит коммунизм, как завещал "великий" и в то же время маленький дядя с вытянутой вперёд рукой. Валя хорошо училась, стремилась быть первой - октябрёнком, пионером и комсомолкой становилась одной из первых в своей школе. Отец и мать работали на благо Родины, не принимая участия в духовном воспитании своего дитяти, так как сами были атеистами. Валя, подрастая, становилась смелой, красивой и упрямой в достижении своих целей в жизни девушкой.

Многие из нас, прочитав эти несколько строк, вспомнят себя, своих родителей, бабушек и дедушек, которые родились в 50-е и жили в конце двадцатого века в большой стране. Как и Валя, большинство людей нашей страны ве-🗽 рило в "светлое будущее", откладывая средства на книжку, чтобы в один прекрасный день остаться "у разбитого корыта". И как обычно, когда наш народ постигает какое-то несчастье, многие приходят к Богу - понимая или не разумея, что "Промысл Божий всегда о нас промышляет и устрояет к пользе...". У Вали же жизнь складывалась лучше, чем у многих тысяч её соотечественников, и у неё не было ни времени, ни желания, ни понимания необходимости размышлять на тему Божиего попечительства о своих чадах. Ангел Хранитель её, скорее всего, стоял вдалеке и с горечью наблюдал за жизнью души-христианки, доверенной ему, но уже давно переставшей нуждаться в его помощи. Душа Вали получала единственное утешение по молитвам её бабули, но и она вскоре преставилась.

Совсем юной, только-только закончившей школу, Валя познакомилась с молодым человеком. Парень оказался спортсменом, подающим весьма большие надежды в большой стране. Молодые сердца вспыхнули, как огоньки, разгорелись, и уже ничто не смогло остановить это пламя; родителям оставалось только присутствовать на свадьбе.

Семья Вали после свадьбы сразу выделилась в своём небольшом посёлке - у них появилась серая "Волга", возможность доставать дефицит и просто нормально жить. Валентина не расслаблялась и сама - вступила в партию и успешно продвигалась по карьерной лестнице. Родились детки: сын и дочь. Супруг достигает вершин в советском спорте, дают квартиру несколько вариантов, на выбор. Вот со стороны, для большинства людей в нашей стране на то время. да и в данный час. что ещё надо живи и радуйся жизни?! Да вот нет, без Бога - не до порога. По Божиему Промыслу начинается спасение заблудшей души человека через скорби, болезни, печали.

Первое испытание для Валентины началось с завершением счастливого брака - разошлись с мужем. И кто бы мог подумать, что так случится и такие сильные чувства разлетятся на миллионы осколков? Но не спешим с жалостью - прочтем дальнейшую жизнь человека и уже тогда сможем сказать: "Слава Богу за всё!"

Осталась с двумя детьми. Беда не приходит одна - развал в стране привёл к сокращению на работе, а кто остался, - получали гроши. Валя продавала потихоньку то, что осталось от прежней жизни. Как всё это знакомо многим миллионам наших сограждан, сколько людей отчаялось, сколько провалилось в бездну греха, а кто-то же и тогда наживался на людском горе, и сейчас не знает печали; и здесь Господь не оставит без справедливого возмездия никого, но об этом в следующих главах.

Валя была женщина с характером - её не сломали перемены к

худшему, но дорога к храму, тропинка к Господу была ещё не протоптана. Заболела Валина тётя в Москве; как единственная родственница, Валентина уезжает благо дети уже самостоятельные. Тётя, проболев, вскоре умирает, оставляя всё любимой племяннице, которая к тому времени уже была на хорошо оплачиваемой работе в своём городе и занимала должность начальника. Надо сказать, что на это место работы Валя пришла несколько лет назад уборщицей; добросовестное отношение, ум, честность, порядочность на работе оценили по достоинству.

Настало время последнего испытания. Валентина заболела сама, так же онкозаболеванием, как и покойная тётя. Несмотря на страшную боль, на понимание, что её планы на будущее рассыпаны, Валя не озлобилась на весь мір, не стала капризной или безразличной ко всему. Она жила, как и прежде, только внутренний её мір менялся - душа выздоравливала.

### Глава 2

Прозвучал звонок телефона, сердце сжалось, к горлу подступил ком, глаза стали влажными от накатившейся слезы - Валя чувствовала, звонок от дочери:

- Привет, мам, ну как ты?
- Привет, дочь, да сейчас дома пока...
- Ма, свадьба на 3 мая, приедешь?
- Танюш, ты уже большая, мать почувствовала, что дочь уже поняла её ответ, но мне вот снова надо ехать на химиотерапию. Но подарок за мной, я обязательно к вам с Шуриком приеду. Как он, что с работой? Ко мне не собираетесь? Валя была рада, что удалось сразу перевести сложный разговор на другую тему.

Она знала, что уже никуда не поедет, но очень хотела, чтобы ктото из детей был рядом - она устала от одиночества. Приезжали родители, но ей самой было трудно смотреть, как они страдают из-за болезни единственной дочери.

И дети приехали - так должно быть, хотя каждый из них думал, что приехал со своей целью, но задача была поставлена одна и Свыше, - помочь душе человека, который уже ступил на путь

По Божиему Промыслу, в жизни людей встречам быть, хоть человек и будет думать, что они случайны, что он их сам планирует и реализует.

Уже потом, когда всё позади, можно составить хронологию этих встреч и проанализировать их, или просто порадоваться: "Чудны дела Твои, Господи!"

Дочь с зятем приехали прове-

дать Валентину, а заодно поискать работу. Больному человеку тяжело выйти на улицу, не говоря уже о выезде в храм. Вот здесь зять и пригодился - человек он был воцерковлённый. В воскресные дни ходил в храм; приходил домой, делился, что, как, да какие праздники. Отец Гурий, настоятель храма, объявил, что завтра будет перенесение мощей святого праведного Алексия Мечёва. Александр пошёл на службу и прошёл, не ожидая сам того, с хоругвями через всю Москву - такого он не забудет всю свою жизнь. Огромный мегаполис застыл, и вот идут тысячи людей: патриарх, архиереи, диаконы, священники, монахи, плывут хоругви, - несут мощи Святого Алексия. Душа готова вылететь из груди! Придя домой, Шурик всё рассказывает тёще - подкрепляет её:

- Мам, ты представляешь, если бы к тебе не приехали, никогда бы не прошёл через всю Москву! - через одного человека другой получает радость.

Так же вышло и в следующий раз. 25 февраля, в праздник Иверской иконы Божией Матери, святителя Московского Алексия, всея России Чудотворца, а также день тезоименитства Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II Шурик был на службе и, выйдя раньше из храма, повстречал у чёрного хода владыку - митрополита Киевского и всея Украины Владимира. Как приятно душехристианке услышать радостную новость от другой. Шурик делился с мамой своей жены всем происходящим. Валентина слушала зятя. внутренне радуясь о происходящих в её жизни переменах - она уже не была той женщиной-карьеристкой по коммунистической линии.

Следующая поездка зятя была в Сергиев Посад. Зная, с какого вокзала нужно добираться, Шурик, приехав на Ярославский вокзал, запрыгнул в закрывающиеся двери первой попавшейся электрички. И она оказалась той, что надо:

- Мам, такое ощущение, что меня кто-то направляет в дороге, - скажет вечером Александр Валентине. Она промолчит, наверняка зная, кто молился за зятя.

Так же Шурик съездил на Николо-Архангельское кладбище - без приключений, но с небольшими искушениями - к батюшке отцу Сампсону Сиверсу.

А ещё благодаря приезду к бабушке Вале, внучка со своими родителями прикоснулась к мощам матушки Матроны Московской. Было это так. Как-то раз Александр в метро своего города, возвращаясь с работы, заглянул в книжку к рядом сидящей женщине, чего раньше никогда не делал. Обычно он садился в вагон и, если было место, засыпал и просыпал-

ся на конечной остановке. А тут он ещё и спросил, увидев церковный текст, о ком идёт речь.

- Книга о матушке Матроне Московской.
- Спаси Господи, только и ответил Шурик случайной (опять же, какое часто встречающееся слово в нашей жизни) попутчице. И ровно через четыре недели все втроём они стояли в очереди к мощам святой, не надеясь, что успеют достоять до вечера с тысячей таких же людей, но благодаря маленькой дочурке их пропустили без очереди. Привезли бабушке Вале цветочки от Матушки.
- В очередной раз не хотела Валя отпускать детей, но им снова надо было уезжать домой. В подарок Шурику, зятю своему, Валентина поднесла две старенькие иконки удивительной работы девятнадцатого века Божией Матери "Утешение и Отрада" и Кирилла Новоезерского.

Ровно год спустя Валя, отстрадав, начала готовиться в последний путь. У неё был очередной приступ. Татьяна приехала на следующий день. Через пару безсонных суток она позвонила Шурику:

- Мама умирает, помоги чтото придумать со священником, попросила у мужа Татьяна - сама она только начала приходить в храм.
- Да, хорошо, ответил Александр, зная, что он находится очень далеко от московских церковных пределов. Оставалось надеяться только на Бога. Дома, перелистав записную книжку, Шурик нашёл телефон знакомого уже нам иеромонаха - отца Гурия. Позвонил. Слышно плохо. Монах сообщил, что сейчас не в Москве. Пообещал попросить в Соловецком подворье - может Бог даст, кто-то сможет причастить на одре лежащую. Господь не оставил уже очищенную подготовившуюся душу причащал рабу Божию Валентину иеромонах Лонгин с Соловецкого подворья в Москве, в день памяти святого, проболевшего четверть века раком. А через три дня, в день празднования иконе Божией Матери "Утешение и Отрада", той иконы, образ которой она подарила своему зятю ровно год назад -Валентина преставилась. Слава Богу за всё! Вот она жизнь, как свеча - ярко запылала и сгорела до конца. Но кто может удостоиться покаяния прежде смерти, кому не достанется наглая смерть? Оказывается, от каждого из нас ждут, какими бы мы ни были, что мы обратимся за помощью ко Господу.

Упокой, Господи, душу усопшей рабы Валентины со сродниками и всех православных христиан.

Александр Скороход, г. Киев

### Оккультные практики в неопятидесятнических сектах



Как известно, излюбленный приём неопятидесятников - называть себя протестантами или "просто христианами" для вербовки новых членов. Впрочем, иногда даже люди, много лет посещающие харизматические секты, из-за своей религиозной неграмотности считают себя протестантами, не подозревая, что их жестоко обманывают: харизматические секты ни по своим вероучительным признакам, ни по используемым на собраниях практикам не имеют к христианству никакого отношения. Как отмечает ведущий немецкий специалист по новым религиозным движениям Томас Гандоу, "неопятидесятничество состоит из оккультных сект, прикрывающихся несколькими христианскими терминами".

Помимо противоречащих христианскому вероучению теологии процветания, "позитивного мышления", глоссолалии, характерных для харизматических сект, неопятидесятники стали использовать и откровенно языческие, оккультномагические практики, талисманы и обереги, оперировать такими понятиями, как "порча", "сглаз", "родовое проклятие" и т. д.

Я бы хотела рассказать о таких практиках в первую очередь на примере действующей в России бразильской харизматической секты "Царство Божие", а также и других харизматических сект.

Секта "Царство Божие", основанная в Бразилии в 1977 г. Эдиром Маседо, ранее судимым за взяточничество и обман налоговой службы, существует в России с 1997 г. В Москве она имеет собственное здание, проводит свои собрания (которые называет "служениями", как и все харизматики) каждый день, притом по будням 4 раза в день, в субботу - один раз и в воскресенье - два раза. Иногда проводятся массовые праздники, специально посвященные пожертвованиям (все харизматики. притом не только бразильцы, но и русские почему-то неправильно ставят ударение и говорят "пожертвовАние") - это помимо обязательной десятины и жертвы на каждом собрании, о чём постоянно звучат настойчивые требования. И люди с охотой жертвуют. притом иногда по нескольку раз в ние соорания

Сейчас также открыты харизматические центры "Царство Божие" в Санкт-Петербурге, Нижнем Новгороде и Краснодаре. Чем же, спрашивается, привлекает людей эта секта, которая так неприкрыто выманивает деньги? На мой взгляд, именно использованием оккультно-магических практик и обещанием с их помощью избавиться от всех проблем.

В этой секте каждому дню недели соответствует своё, "тематическое", "служение". Так, в понедельник оно посвящено финансовому благополучию, во вторник здоровью, в среду - чтению Библии, в четверг - семейному благополучию, в пятницу - так называемому "духовному освобождению", в субботу - личной жизни, в воскресенье - более общее, "защите Божией". Оккультно-магические практики используются всегда, но особенно ярко выражены в пятничных "служениях освобождения":

здесь изначально сообщается адепту, что его будут избавлять от "порчи", "колдовства", "проклятия" и т.д., а также научат неким "превентивным мерам", чтобы впредь "колдовство" на него не подействовало.

Так, на некоторых таких "служениях освобождения" людям раздаётся виноградный сок в пластиковых стаканчиках, который, по мнению харизматиков, должен изгнать из них "злых духов". После раздачи виноградного сока в секте начинается настоящее беснование, во время которого люди кричат, трясут головами, а в это время сектантские "служители", как мужчины, так и женшины, кладут руки им на головы со словами: "Я освобождаю тебя от несчастья, депрессии, родового проклятия, болезни. Во имя Иисуса Христа, прямо сейчас!" Вот это "прямо сейчас" - лейтмотив всех воззваний: "Исцели болезни прямо сейчас", "измени ситуацию прямо сейчас". Дальше - больше: виноградный сок в полиэтиленовых пакетиках раздаётся (вернее, продаётся - надо обязательно положить деньги, чтобы его взять) для того, чтобы его использовать дома в следующих целях: помазать им двери квартиры, подъезда, "если к вам ходят завистливые люди", даже двери своей станции метро. Зависть при этом описывается подробно: "Как к ней муж хорошо относится - вот если бы ко мне так относился!", "Ах, как у неё дети хорошо учатся!" - всё это, по мнению неопятидесятнических "служителей", называющих и считающих себя христианами, может сглазить, а виноградный сок, взятый на собрании, должен защитить. На мой взгляд, уже одного этого примера достаточно. чтобы понять, что христианской церковью данную организацию назвать никак нельзя.

Вообще, рассматриваемые харизматики считают, что любая вещь, взятая в секте, обладает магическими свойствами. Так, в конце одного из "служений освобождения" раздавались бутылочки с минеральной водой, конечно, тоже не просто так - раздача воды сопровождалась настойчивыми требованиями о "пожертвовании". При этом звучала мысль о том, что эта вода - не просто вода. Со слов неопятидесятнических проповедников. "она стояла здесь 30 дней. и все эти 30 дней мы молились" следовательно, вода приобрела чудодейственные свойства, и её можно незаметно (! - Т. К.) подливать в пищу или в питьё своим родственникам для избавления последних от пристрастия к алкоголю, наркотикам, играм или при иных пороках. Если это не магическая практика, то что это?

На другом "служении освобождения" адептам предлагалось надеть на руку бумажный "браслет" из двух полос - белой и чёрной. Чёрную полосу, символизирующую несчастья, надо было порвать и выбросить, а на белой написать своё желание, сохранить и на следующей неделе положить в определённое место, "у подножия креста", чтобы о желаниях адептов "молились" ещё и лидеры секты. Несколько слов о таких "молитвах" надо сказать особо. Так, напри-

твования" все служители встают вокруг ящика, в который люди только что положили свои конверты, и начинают очень громко кричать и бить кулаками по этому ящику - создаётся впечатление, что он вот-вот развалится. В основном, в таких случаях слова разобрать очень трудно, но можно разобрать любимое заклинание 'прямо сейчас": "Господи, сотвори чудо прямо сейчас! Измени ситуацию прямо сейчас! Дай исцеление прямо сейчас!" Или такой вариант "молитвы": "Я провозглашаю освобождение, я провозглашаю любовь, я провозглашаю успех, я провозглашаю процветание". Мы видим типичное заклинание язычника, принесшего жертву и пытающегося задобрить своего языческого бога, при этом установив ему сроки для исполнения просьбы. В некоторых же случаях в секте рекомендуется быть ещё более настойчивым: надо сказать, а лучше закричать и топнуть ногой: "Я не принимаю ситуацию. что мой муж пьёт" или относительно финансовых проблем - ещё более показательно: "Я не доволен ситуацией. Я хочу, чтобы Бог поставил меня на высоту, чтобы все смотрели на меня!" Рекомендуется также смотреть на своё отражение в зеркале и повторять: "У тебя всё получится!" Адептам внушается, что они могут запросто влиять на Бога - надо только кричать и петь громче, поэтому голос лидера надрывается, усиленный динамиками: "Бог хочет поставить вас на высоту" или "Всё, что я провозглашаю на земле, Бог соглашается на небе".

мер, после обязательного "пожер-

Примечательно, что каждый раз сектанты придумывают что-нибудь новенькое для развлечения своей публики. Так, в течение этого лета по понелельникам кажлый адепт получал некий лист бумаги, 'Свидетельство о частной собственности", которое предлагалось заполнить на своё имя, "записав" на себя всё, что ты хочешь: квартиру, машину, дачу, фирму всё, что угодно. Дальше, воздевая пуки с этой бумагой вверх, люди выкрикивали (полагая, что они молятся) уже знакомые нам фразы о провозглашении успеха, благополучия, исполнении желаний, оканчивающиеся словами "прямо сейчас". Также во время такой "молитвы" предлагается поднимать вверх свои кошельки и сумки - для того, чтобы в них водились деньги. После этого кошельки и сумки мажутся маслом для той же цели.

В "служении за личную жизнь" магические практики, пожалуй, наиболее очевидны. Как известно, любимой языческой магической практикой является употребление каких-нибудь "волшебных напитков", которые должны "принести счастье". Так и в рассматриваемой нами секте именно "служения за личную жизнь" отличаются от других распитием напитков неизвестного состава. На одном из них предлагалось "принять" "освящённое молоко и мёд" для того, чтобы, по обещанию сектантов, "ваша личная жизнь была сладкой и вкусной, как молоко и мёд". А в Санкт-Петербурге лидер (кстати, бывший сушист, видимо, тоскующий по своему кулинарному прошлому), сзывая всех на субботнее "служение за личную жизнь", обещал напоить адептов "коктейлем любви" собственного изготовле-

Известно, что редкая секта не спекулирует на теме здоровья и болезней, с которой так или иначе сталкивается каждый человек в своей жизни. Редкая секта не обещает своим адептам избавление от недугов в том случае, если они будут исполнять все необходимые предписания. И, конечно, харизматики здесь не исключение. На "служении за исцеление" бразильские лидеры и их помощницы русские старушки - мажут маслом фотографии и вещи больных родственников для их исцеления; помазанные тем же маслом руки надо положить на больные места

во время "молитвы", а по сути заклинания, конечно же, сопровождающегося словами "исцели болезни прямо сейчас!". А уж после того, как адепт подошёл к "пастору" и он положил руки ему на голову, считается, что тот уже здоров. "Вы уже исцелены!" - радостно сообщается со сцены.

Надо сказать, что подобное -служение за исцеление" присут

ствует не только в рассматривае-

мой нами бразильской секте, но и

у других харизматиков. И такая

практика, как "провозглашение

исцеления", актуальна и для дру-

гих неопятидесятнических сект. Конечно, в бразильской секте, пожалуй, наиболее отчётливо прослеживаются магические ритуалы, но здесь ничего не говорится против обращения к врачам и приёма лекарств. В другой же известной в России харизматической секте "Ковчег", или "Церковь Божия в Царицыно", которую возглавляет глава всех неопятидесятников России С. В. Ряховский, "служение за исцеление" и "провозглашение исцеления" должно, по всей видимости, заменить для адептов медицинскую помощь. Открытого запрета на медицинскую помощь здесь нет, но на протяжении всего "служения за исцеление" проходит сквозная мысль о том, что лекарства человек принимает только по маловерию, а вот если бы он верил как следует, то одного "провозглашения" было бы достаточно. "Я провозгласила, что я полностью исцелена!" - делится своим опытом исцеления пятки (! - Т. К.) молодая женщина и дальше рассказывает про болезнь своей дочери, у которой всё горло покрылось сыпью. Молодая мать восклицает: "Господи, прости меня! Я побежала в аптеку!" То есть бежать в аптеку за лекарством для ребёнка - это, получается, грех, по Ряховскому, что ли? Если не грех, то зачем просить прощения? "Я не пью лекарств", делится активная адептка, участвующая в так называемом "служении прославления", то есть поющая на сцене примитивные песенки с припевом "Ты исцелил меня, Иисус!", впрочем, добавляет: "Надо молиться, и Господь скажет: обратиться ли тебе к доктору или остаться в победе" (! - Т. К.). То есть если ты обратился к доктору, значит, ты проиграл, что ли? И кого ты победил, если не обратился? В любом случае прослеживается мысль, что к врачу обращается слабак, маловерный, а сильный духом будет "провозглашать исцеление", пока, по всей видимости, не допровозглашается до тех пор, когда уже будет поздно оказывать медицинскую помощь. Предлагается "принять исцеление не умом, а сердцем", то есть "поверить" в то. что ты уже здоров. Считается, что если поверил, значит, уже здоров. Если не здоров, плохо поверил. Логика железная. В любом случае секта останется права. Собрание, как и у бразильцев-харизматиков, заканчивается "возложением рук" - оккультно-магической практикой, направленной на каждого отдельного адепта После того как лидер положил ему руки на голову, адепт должен сказать: "Я здоров (здорова)!" Опять же возникает вопрос: если это не заклинание, то что это? Подобные практики, на наш взгляд, крайне опасны не только для физического, но и для духовного здоровья адептов этой секты. Христианин волю Божию, Промысл Божий не знает; последователи же Ряховского уверены, что они Промысл Божий прекрасно знают. Тут всё просто: оказывается, "у Бога нет воли на то, чтобы кто-то болел" так здесь объясняется "провозглашение исцеления". Более того и хуже того, последователи Ряховского считают, что болезнь - это "территория сатаны". Вот что можно прочитать на их сайте: "Оказывается, болезнь проистекает от дьявола и является его атакой на человека с целью его полного и скорейшего разрушения!.. Необходимо отметить, что Иисус как исцелял, так и изгонял бесов. Это означает, что не все болезни вызваны одержимостью, но, так или иначе, болезнь является атакой сатаны... Тот факт, что Иисус уделял исцелению такое внимание, указывает на то, что болезнь - это территория сатаны!" ( http://www.churchofgod.ru/sluzheniya/sluzhenie-isceleniya/)

Даже не нужно разбираться в богословии, чтобы увидеть здесь вопиющее кощунство: получается, что какую-то часть своей жизни (в данном случае болезнь) человек считает "территорией сатаны", то есть "отдаёт" во власть дьяволу.

Следует отметить, что в истории православной мысли ничего подобного мы не встретим. Напротив, часто болезнь называют "посещением Божиим": именно во время болезни у человека появляется время для переоценки ценностей, переосмысления своей жизни и подготовки к покаянию. Как пишет свт. Тихон Задонский, "Болезнь хотя и расслабляет тело, но укрепляет душу... душа научается смирению, терпению, памяти смертной и от неё усердному покаянию, молитве, презрению міра и мірской суеты... Как соль предотвращает гниение мяса и рыбы... так всякая болезнь сохраняет дух наш от гнилости и тления греховного и не позволяет страстям... зарождаться в нас. Для тебя болезнь твоя, а не против тебя... Если с благодарением терпишь болезнь твою, обратится она тебе во благо". Но вряд ли такие добродетели, как терпение, смирение и память смертная, "в чести" у харизматиков: им как настоящим язычникам нужно "исполнение желания" "здесь и сейчас".

Ещё одно "служение за исцеление" автору удалось наблюдать в неопятидесятнической секте "Центр "Восстановление" (ранее "Торжествующий Сион"). Здесь центром всякого "служения" является главная харизматическая практика - глоссолалия - и считается, что "молитва на языках" является главным "действующим средством" для всего: исцеления, финансового процветания и вообще исполнения любого желания. В разгар беснования, когда ктото выкрикивает, кто-то бормочет нечленораздельные звуки под музыку. в том числе под звуки бубна (! - **Т.К.**), девушка-певица кричит: "Подключайтесь к небесам! Подключайтесь прямо сейчас!" Примечательно, что это "прямо сейчас" объединяет "Центр "Восстановление" с бразильскими сектантами: ждать харизматики не хотят. Но интересен также и призыв "подключайтесь": здесь нельзя не вспомнить нью-эйджевскую практику "подключения" к каналу связи с духами, космосом и т. д., берущую начало в теософии и используемую в многочисленных оккультных сектах. Харизматики считают, что во время "молитвы на языках" "открываются небеса" и адепт к ним "подключается". Показателен и ещё один случай: в разгар глоссолалии женщина, в тот момент владеющая микрофоном (эти харизматики во время глоссолалии передают микрофон друг другу), выкрикивает: "Я призываю тебя, дух огня, в нашу церковь!" Какого духа она призывает? Скорее всего, считая себя христианкой, она жестоко ошибается. И в этом главная трагедия

С некоторых пор, наверное, чтобы доказать своим адептам, а может быть, и самим себе свою якобы принадлежность к христианству, в конце собраний некоторых харизматических сект читают в русском переводе "Отче наш". В Петербурге старушки поправляли своего молодого лидера-харизматика, того самого бывшего сушиста, потому что он постоянно забывал слова. Уж лучше бы он продолжал делать суши.

**Т. С. Карпачева**, к. ф. н., доцент кафедры сектоведения Православного Свято-Тихоновского гуманитарного универоситета

### 27 июня/7июля - Розкдество Предтечи и

### Крестителя Тосподия

### Ввятой Иоанн, помоги!

Ласковый голос мамы, пение птиц, весёлый шум летнего дождя - как привычны эти звуки! Мы и не задумываемся об этом Божием даре - возможности слышать.

В одной семье родилась глухая девочка. Врачи не могли помочь ей. Каждое лето она гостила в деревне у бабушки и дедушки. Както бабушка взяла внучку в

храм. Девочке было так хорошо в храме, что не хотелось уходить. Она мечтала услышать звон колоколов, пение церковного хора.

Особенно понравилась ей икона святого Иоанна Предтечи, перед которой она пробовала молиться: "Святой Иоанн, помоги, чтобы мои ушки слышали".

...На праздник святого Пророка и Крестителя Господня Иоанна, помолившись на Литургии, бабушка с внучкой выходили из храма. Вдруг девочка вздрогнула и обернулась на колокольню: она услышала колокольный звон, величественно плывущий над храмом!

Так Господь по молитвам святого Иоанна Предтечи исполнил детскую просьбу.

Детский православный календарь "Лесенка- чудесенка"



<u>29 июня/12 июля -день памяти</u>

первоверховных апостолов

### Апостолы Пётр и Павел



Сегодня мы празднуем память святых апостолов Петра и Павла. Разница между ними колоссальная: апостол Пётр был с самого начала верным учеником Христовым, был свидетелем всего, что случалось вокруг Христа с первого момента Его выхода на проповедь. Апостол Павел, наоборот, был Христовым врагом, Его противником, он считал Его лжепророком.

Апостол Павел был гонителем Христа, он Его ненавидел, преследовал. И вдруг оказался лицом к лицу с Христом воскресшим. Апостол Павел стал совершенно иным человеком после этой встречи. Всю свою оставшуюся жизнь он отдал на то, чтобы говорить всем о воскресшем Христе.

Апостол Пётр был верным учеником Христа. Но когда Христос был взят стражей в Гефсиманском саду, когда Его судили, Пётр отказался от Него. Но потом он тоже оказался безстрашным проповедником: ни муки, ни тюрьма, ни распятие не устрашили его.

Вот два апостола, которых мы вспоминаем сегодня: гонитель Христа и верующий в Него от начала встретились.

. Детский православный календарь "Егорушка", 2012 г.

К 1045-летию со дня кончины

### Княгиня Ольга

В X веке, когда жила Ольга, русскими землями правили князья. Все они подчинялись великому Киевскому князю и посылали ему дань: он получал шкуры медведей и рысей, белок и куниц, добытых охотниками, но самому ему охотиться было негде: Киев стоял в степи. А вокруг Пскова росли леса. Однажды в этот край приехал охотиться Игорь, сын великого князя. Чтобы переправиться на другой берег реки Великой, Игорь подозвал лодочника. Уже отчалив, Игорь разглядел, что на вёслах сидела красивая девушка. Молодой князь заговорил с ней. Она отвечала ему умно и с большим достоинством, хотя роду она была не княжеского. Звали её

Прошло время, настала пора Игорю жениться. Начали подыскивать ему невест. Ни одна не нравилась князю, и всё вспоминалась та девушка в лодке. Наконец он решился и попросил сосватать ему Ольгу. Когда Игорь принял великокняжескую власть, Ольга стала великой княгиней.

Однажды осенью Игорь поехал с войском собирать дань. Вокруг Киева лежали земли древлян. Собрав немалые богатства, Игорь повернул домой, но его воины закричали: "Мало!" Он отпустил часть дружины в Киев, а с оставшимися воинами вернулся назад, к древлянам, за новой данью в город Искоростень. Он не стал слушать их послов, которые ему сказали: "Князь, мы всё заплатили тебе". Имея серьёзный повод для обид, древляне дождались князя Игоря с его воинами у стен Искоростеня, напали на них и всех перебили.

Киеву потребовался новый князь. Но сын Игоря и княгини Ольги был ещё маленьким. Тогда Ольга решила сама править русскими землями. Силу её ума первыми испытали на себе древляне. Будучи ещё на тот момент язычницей, Ольга была полна жаждой мести за гибель супруга. Она собрала большое войско и сама привела его к Искоростеню. Жители заперли городские ворота и спрятались за деревянными стенами с

Целое лето простояло Ольгино войско у города. Княгиня отправила к ним гонца и велела пере-"Чего боитесь? Другие города ваши мне сдауже

башнями

перь живут хорошо, только вы почему-то собрались умереть с голоду!" Прослушав гонца, древляне предложили княгине дань. Но Ольга ответила, что ей ничего не нужно, пусть только каждый дом пришлёт по три воробья и одному голубю. Древляне сделали так и стали ждать, когда она уведёт войско. А Ольга распорядилась каждой птице привязать на лапу зажжённый трут и отпустить на волю. Птицы полетели назад, в город, к своим гнёздам под крышами деревянных домов. И огонь с гнёзд перекинулся на дома. Начался пожар. Тут уж древляне открыли ворота и выбежали из города, спасаясь от огня. И, конечно, их встретило Ольгино войско. Больше Ольга не воевала, потому что знала: главное оружие не меч, а ум. Все в русских землях были довольны новой правительницей, даже древляне.

Оценили её и в чужих краях. Однажды княгиня Ольга поехала в Византию. Это была огромная и сильная держава, и византийский император Константин был богаче и могущественнее великих киевских князей. Император был так поражён красотой Ольги, что не захотел её отпускать в русские земли. "Оставайся у меня во дворце, - предложил Константин княгине. - Ты достойна того, чтобы выйти за меня замуж и стать византийской императрицей".

Но Ольга не думала оставаться в Византии, однако и ссориться с императором не хотела. "Как же я выйду за тебя замуж? - отвечала она Константину. - Ведь мы с тобой разной веры. У вас в Ви-



зантии молятся Богу Христу. А мы в русских землях просим о помощи солнце и дождь, молнию и гром. Надо сперва и мне перейти в вашу веру". Император одобрил её решение и согласился быть Ольге крёстным отцом. И вот обряд крещения свершился. "Ну, а теперь выйдешь за меня замуж? - спросил Константин. "Как же такое возможно? - возразила Ольга. -Ведь ты мне теперь отец, а я тебе - крёстная дочь!" Пришлось императору, щедро одарив княгиню подарками, отпустить её в Киев.

Ольга, желая, чтобы все люди в русских землях крестились, как она, многим рассказывала о христианской вере. Однажды, стоя на берегу реки Великой, она будто бы увидела, как с неба сходят к земле три светлых луча. На этом месте Ольга велела построить храм. Говорят, именно там находится теперь главный собор Псково-Троицкий.

Когда русские люди перешли в христианскую веру, Киевом правил уже Владимир Красное Солнышко - внук знаменитой княгини. Ольгу стали почитать как христианскую святую. День памяти равноапостольной великой княгини - 11/24 июля. С тех пор все Ольги, какие только были, есть и будут, названы в её

Поздравляем всех, кто носит это прекрасное имя, с Днём Ангела!

Н.В. Ермильченко, "Княгиня Ольга" М.,2007

### Чудо преподобных Вергия и Германа Валаамских

Основатели Валаамского монастыря преподобные Сергий и Герман, Валаамские чудотворцы, не оставили нам своего жития. Когда-то оно, конечно, существовало, но Валаамский монастырь пережил много вражеских нашествий, его библиотеку не раз сжигали и грабили. Так было утрачено житие святых Сергия и Германа.

Однако преподобные не оставили обитель и продолжают охранять её своими молитвами. Многие чудеса совершаются на Валааме даже в наше время. Бывали они и в прошлом - не раз и не два, а много-много раз.

Вот один из случаев, рассказанных монахом с Валаама. Случилось это 150 лет назад, в 1865 году. Восемь молодых людей шли по льду из Кронштадта в Ораниенбаум. Была осень, Финский залив лишь недавно покрылся льдом, и лёд был совсем тонкий. Когда прошли они версты четыре, лёд проломился, и путники стали тонуть. Один за другим они с душераздирающими воплями скрывались под водой и шли на дно

В живых оставался лишь один, он лёг на лёд и пополз. Лёд ломался под ним.

Гибель была неизбежна. Молодой человек в отчаянии стал взывать о помощи к угодникам Божиим Сергию и Герману. Он дал клятву, что если они спасут его от смерти, он поставит им две пребольшие свечи, а самого себя посвятит на служение Господу в их святой обители - на Валааме.

Сам не помня как, безостановочно молясь и взывая, он добрался до берега. Выйдя на твёрдую землю в Ораниенбауме, он немедленно отправился в Петербург, а там в Валаамскую часовню и исполнил обещание - возжёг преподобным Сергию и Герману две свечи.

На другой же год он посвятил себя Господу - стал монахом в святой Валаамской обители. В монашестве он получил имя Агафангел и сам рассказал всё это происшествие.

Детский православный календарь

календарь "Егорушка", 2012 г.

Продолжается подписка на газету "Донские православные вести" на 2-е полугодие 2014 г. в г. Шахты. Подписной индекс 20008.
Обращаться в почтовые отделения.

### Люди попирают Божий Промысл

В последние месяцы в обществе ведутся оживлённые дискуссии по поводу суррогатного материнства. Высказываются разные точки зрения. Бизнес-дамы, рожающие детей по заказу и сразу передающие новорождённых работодателям, получают большие деньги. Суррогатное материнство стало прибыльным, оно попирает вековые духовные ценности народов. Да ещё и телевидение всячески рекламирует это не богоугодное дело. Цель - разрушить семью, уничтожить традиционные семейные отношения

26 декабря 2013 года Священным Синодом Русской Православной Церкви был принят документ "О крещении младенцев, ролившихся при помощи суррогатной матери". Феномен суррогатного материнства находит своё отражение в законодательстве Российской Федерации. Для чего же нужен этот церковный документ? На этот и другие вопросы по этой проблеме, остро стоящей перед современным обществом, отвечают священнослужители. юристы, врачи.

В "Основах социальной концепции Русской Православной Церкви", принятых в августе 2000 года на Освященном Архиерейском Соборе, отражена офици-

альная позиция Московского Патриархата в сфере взаимоотношений с государством и светским обществом. В разделе XII "Проблемы биоэтики", пункт 4, говорится следующее: "В молитвах чина венчания Православная Церковь выражает веру в то, что чадородие есть желанный плод законного супружества, но вместе с тем не единственная его цель. Наряду с "плодом чрева на пользу" супругам испрашиваются дары непреходящей взаимной любви, целомудрия, "единомыслия душ и телес". Поэтому пути к деторождению, не согласные с замыслом Творца жизни. Церковь не может считать нравственно оправданными. "Суррогатное материнство", то есть вынашивание оплодотворённой яйцеклетки женщиной, которая после родов возвращает ребёнка "заказчикам", противоестественно и морально недопустимо даже в тех случаях, когда осуществляется на некоммерческой основе. Эта методика предполагает разрушение глубокой эмоциональной и луховной близости, устанавливающейся между матерью и младенцем уже во время беременности. "Суррогатное материнство" травмирует как вынашивающую женщину, материнские чувства которой попираются, так и дитя впоследствии может испытывать кризис самосознания".

Епископ Орехово-Зуевский Пантелеимон, председатель Синодального отдела по благотворительности на III Общецерковном съезде по социальному служению ответил на вопрос участников съезда об отношении Церкви к процедуре ЭКО (экстракорпоральное оплодотворение, используемое в случае безплодия).

"Корень проблемы в том, что современные люди пытаются взять под контроль все стороны своей жизни и подчинить её своим эгоистическим желаниям: если хочу ребёнка, то пойду на всё - на ЭКО, на суррогатное материнство. Не хочу сделаю всё чтоб ребёнка не было: либо с помощью средств предохранения, либо с помощью аборта. Захочу - поменяю цвет кожи. захочу - пол. Как будто жизнь человеческая - это товар в супермаркете: какую хочу, такую выбираю и за деньги покупаю. Но ведь ясно, что есть некий Божий Промысл о человеке, и он узнаётся из обстоятельств нашей жизни. Нужно быть самим собой и принимать тот крест, который Бог нам даёт. Посылает много детей - значит надо их рожать, растить. Не даёт

детей - усынови сироту, ведь так много детей живёт без родителей, без семьи".

В беседе с "Благовест-

инфо" епископ Пантелеимон пояснил: "При технологии ЭКО" врачи научились получать нужное количество эмбрионов, чтобы не убивать "лишних". Но сама технология от этого не стала человечной. Да. эмбрионов не убивают, но их консервируют - замораживают в жидком азоте. Эмбрионы могут пролежать так многие годы. Известны случаи, когда родители умирали, так и не забрав из клиники и не родив зачатого ребёнка. Но ведь эмбрион - это уже человек на эмбриональной стадии развития, с уникальным набором генов! Это биологический факт, я сейчас не затрагиваю болезненного вопроса о душах зачатых детей, чьи эмбрионы годами лежат в жидком азоте. Это совершенно безчеловечное отношение к человеку - с ним обращаются как с чем-то неодушевлённым".

Глава Синодального от-

дела обратил внимание также на то, что последствия применения таких технологий ещё мало изучены, но даже то, что уже известно, не может не пугать: "Страдает и здоровье женщины, и здоровье искусственно зачатых детей. Главный педиатр России ещё в 2009 году заявил, что 75 % детей, рождённых в результате ЭКО, являются инвалидами, и что российское правительство делает ошибку, оказывая финансовую поддержку технологии ЭКО. Люди попирают Божий Промысл и не понимают, что если его принять, подчинить ему свою жизнь, то Бог даст силы преодолеть жизненные испытания и даст такую радость, которую человек не способен обрести, ставя исполнение своих желаний выше всего

на свете". Ряд российских юристов отмечают, что осуществление суррогатного материнства на коммерческой основе запрещено в большинстве стран міра, запрещено любое посредничество (даже на некоммерческой основе) в организации и осуществлении суррогатного материнства. А в Законе Великобритании 16.07.1985г.) по этим вопросам сказано, что суверенное, уважающее себя государство не может легализовывать аморальный бизнес 'на чреве женщины"

А вот мнение доктора философских наук, зав. кафедрой биологической этики Российского исслеского университета им. Пирогова И.В. Силуяновой: "Эти биотехнологии становятся средством для экспериментирования над природой человека. Речь идёт о проектах создания умственно и физически совершенного человека с помошью генной инженерии. Эта идеология имеет прямой антихристианский характер. Настоящая мать

вряд ли допустит эксперименты над своим ребёнком, а для суррогатной матери это допустимо. Ещё одна опасность заключается в том, что с помощью социальной легализации суррогатного материнства происходит выхолащивание одной из главных ценностей христианства - жертвенной любви материнской. Не случайно для Максима Исповедника именно материнская любовь стоит первой по своему подобию, силе и сути любви Творца к человеку. Именно она "цементирует" человеческие отношения, сохраняет общество от саморазрушения и уничтожения".

По мнению протоиерея Димитрия Смирнова, это ещё и вопрос социального неравенства: "суррогатное материнство - это технология, по которой богатые эксплуатируют бедного. Если мы живём в социальном государстве, у нас не должно этого быть".

Цель документа "О крещении младенцев, родившихся при помощи суррогатной матери" - внести ясность по этому вопросу в общество, где отсутствует чёткое представление о том, что такое христианство и что означает быть христианином. К сожалению, минувшие десятилетия приучили наших людей воспринимать Церковь как своего рода комбинат религиозных услуг, где можно получить то, что хочется, при этом ничего, кроме оплаты, от вас не потребуется. Поэтому и документ о суррогатном материнстве следует рассматривать в контексте общей позиции Русской Церкви, которая ожилает от ролителей ответственного отношения к крещению собственного ребёнка.

Протоиерей Максим Козлов отмечает, что вообще совершение Таинства Исповеди и Причастия перед Крещением ребёнка является обычной практикой для православных христиан и подтверждением осознанного выбора вероисповедания для своего ребёнка. Крещение младенца предполагает, что он будет воспитываться в христианской вере. Однако люди, выбравшие суррогатное материнство, самим фактом такого выбора свидетельствуют, что их міровоззрение - иное по сравнению с православным, что они не принимают евангельских принципов.

В документе говорится, что крещение, если у родителей нет покаянного изменения собственного отношения к поступку, откладывается до того времени, когда сам ребёнок вырастет и выразит или не выразит желания креститься. Он не несёт ответственности за грехи родителей. И, как личности, ему не отказывается в крещении. При этом оговаривается, что если речь идёт о смертной опасности, то крещение совершается.

В СМИ приводятся аргументы, что наверняка могут встретиться такие родители, которые внутренне будут готовы к покаянию, но постыдятся этого. Но ведь любое покаяние предполагает преодоление стыда по отношению к греху. Труд покаяния - это не что-то лёгкое, особенно когда речь идёт о тяжких грехах. Можно предположить, что кто-то будет симулировать покаяние, его изображать. Церковь предупреждает таких: священника можно обмануть, только Бога не обманешь во время Таинства Исповеди.

Когда священник увидит раскаяние в грехе суррогатного материнства, то он должен сообщить архиерею. А архиерей принимает решение о возможности крещения суррогатного младенца. Возможно, будут ситуации, когда родители будут скрывать, что родили ребёнка при помощи суррогатного материнства. Конечно, никто не будет проводить расследование. Но появление документа поможет избежать ситуаций публичного соблазна, которые последнее время не раз имели место, когда известный человек говорит, что это нормально. По сути 🕏 дела, своим примером призывает и других делать таким образом.

Церковь свидетельствует, что невозможно сидеть на двух стульях: надо либо выбрать поступки, жизнь, міровоззрение, которые соответствуют христианской традиции, или поступать сообразно своим собственным взглядам. Просто нельзя входить в Церковь с 🔌 міровоззрением, которое ей противоположно. Это внутреннее противоречие. По материалам

православных сайтов. в том числе Богослов.Ru

ПРАВОСЛАВНЫЙ КАЛЕНДАРЬ

18 июня / 1 июля - Боголюбской иконы Божией Матери
19 июня / 2 июля - Свт. Иоанна, архиепископа Шанхайского
и Сан-Францисского
23 июня / 6 июля - Владимирской иконы Божией Матери
24 июня / 7 июля - Рождество честного славного Пророка,
Предтечи и Крестителя Господня
Иоанна
25 июня / 8 июля - Блгвв. кн. Петра и кн. Февронии, Муромских чудотворцев
26 июня / 9 июля - Тихвинской иконы Божией Матери
27 июня / 10 июля - Прп. Амвросия Оптинского
28 июня / 11 июля - Иконы Божией Матери "Троеручица".
Прпп. Сергия и Германа, Валаамских чудотворцев

29 июня / 12 июля - Славных и всехвальных первоверховных апостолов Петра и Павла
2 / 15 июля - Положение честной ризы Пресвятой Богородицы во Влахерне. Ахтырской иконы Божией Матери
4 / 17 июля - Страстотерпцев царя Николая, царицы Александры, царевича Алексия, великих княжен Ольги, Татианы, Марии и Анастасии. Блгв. кн. Андрея Боголюбствого Анастасии. Блгв. кн. Андрея Боголюбс-

> 8 / 18 июля - Иконы Божией Матери "Экономисса". Прп. Сергия Радонежского. Прмцц. вел. кн. Елисаветы и инокини Варвары

8 / 21 июля - Явление иконы Пресвятой Богородицы в <u>Казани</u>

10 / 23 июля - Положение честной ризы Господа нашего Иисуса Христа в Москве

11 / 24 июля - Равноап. вел. кн. Ольги 13 / 26 июля - Собор Архангела Гавриила 15 / 28 июля - Равноап. вел. кн. Владимира

Дорогие читатели! Братья и сестры! Просим бережно относиться к газете "Донские православные вести". На её страницах публикуются репродукции икон, священные имена, сочинения святых отцов, цитаты из Священного Писания. Берегите газету, не используйте её в бытовых целях.

низация Православный при той Богородицы г. Шахты

Елисеева Светлана, Ефа нова Светпана Скляр Сергей, Захарченко Наталья Лагун Дарья, Родин Юрий

Православно-просветительская газета "Донские православные вести". Сви-. детельство о регистрации ПИ № 10-3968, выданное Южным окружным межрегиональным территориальным управлением Министерства Российской Федерации по делам печати, телерадиовещания и средств массовых коммуникаций. Газета свёрстана в редакции "Донские православные вести".

Адрес редакции и издателя: обл., пр. П. Революции, 22, тел./факс (863-6)22-44-64. -mail: pokrov.shakhty@mail.ru www.pokrov-shakhty.prihod.ru

Тираж 3000 экз. Объем 3 п.л. Газета отпечатана в типографии ООО "Полиграфия" г. Шахты, пер. Кр. Шах-

Заказ № Подписано к печати 30.06.2014 г. по графику: 14:00 фактически: 14:00

**Цена** свободная

За достоверность фактов ответственность несут авторы публикаций. Присланные материалы не рецензируются и не воз вращаются. Редакция оставляет за собой право редактировать, сокращать авторские тексты.