''*Славя Бога* на земле, упрочишь себе наследие славы на небесах''.

> Свт. Филарет Московский

Издаётся по благословению Преосвященнейшего Игнатия, Епископа Шахтинского и Миллеровского

22 октября/4 поября - празднование Казанской иконе Божией Матери К 400-летию Дома Романовых

### "Россия - Дом Пресвятой Богородицы"

Так формулируется идея небесного покровительства Божией Матери Русскому православному государству.

"Православные люди! Похотим помочь Московскому государству, не пожалеем животов наших. Встанем все, как один, за Русскую землю, за Дом Пресвятыя Богородицы", - такими словами взывал Кузьма Минин, руководитель народного ополчения в 1612 году, к русским людям, убеждая их подняться на защиту и спасение Отечества.

И, как свидетельствует вся русская история на протяжении многих столетий, это возвышенное наименование не было лишено самого глубокого смысла. Все важнейшие события исторической жизни Русского государства так тесно связаны с почитанием Пресвятой Богородицы, Которая в трудные моменты тотчас приходила ему на помощь, избавляя его от врагов сильнейших, что действительно наша Родина была как бы Домом Её, в котором она постоянно обитала. И это Своё незримое, но тем не менее всегда реально ощутимое присутствие на Русской земле Она являла через многочисленные иконы, которые благоговейно чтились русским народом как видимые знаки, символы Её невидимого присутствия и покровительства русскому народу. По вере русских людей от этих икон источались безчисленные чудеса, а в критические моменты, угрожавшие самому историческому бытию русского народа, по усердной молитве перед этими иконами Пресвятая Богородица чудесно спасала Русскую землю от страшного разорения, а русский народ - от погибели. Невозможно исчислить все отдельные случаи такой чудесной помощи Божией Матери верующим рус-

Одна из главных святынь русского народа, по молитвам перед которой Пречистая Матерь Божия неоднократно спасала Русскую землю, это чудотворная икона

СКИМ ЛЮДЯМ.



Божией Матери Казанская. Во время ужасов, постигших наше Отечество в начале XVII века за грехи русского народа, когда наступило так называемое Смутное время, Матери Божией угодно было прославить, незадолго перед тем явленную, эту икону. По усердным молитвам пред этой святыней покаявшихся русских людей пришло чудесное избавление русского народа от смуты, и вновь было восстановлено Русское царство.

Москва находилась в руках поляков, в северных областях хозяйничали швелы, по всей стране ходили, грабя и убивая, разбойничьи шайки. Гибель Русского государства казалась безповоротной и окончательной. Единственная надежда могла быть только на помощь Божию и на чудесное заступничество Божией

В ответ на грамоты с призывом встать на защиту и спасение Отечества, рассылавшиеся патриархом Ермогеном и Троице-Сергиевой лаврой, начали образовываться народные ополчения. Одна из таких грамот попала в Нижний Новгород, где, прочтённая в храме с амвона, вызвала особое воодушевление Кузьмы Минина (Сухорука). Он обратил-СЯ С ВОЗЗВАНИЕМ К РУССКИМ ЛЮДЯМ. Было образовано ополчение под командованием князя Дмитрия Пожарского (в этом году 1/14 ноября мы отмечаем 435 лет со дня его рождения). Горячо молившийся перед чудотворной Казанской иконой Божией Матери о спасении Родины князь Пожарский взял с собой принадлежавший ему список с неё, чтобы он сопровождал его ополчение.

Множество препятствий пришлось встретить прибывшему под Москву нижегородскому воинству. Надо было взять хорошо укреплённый и упорно защищаемый поляками город, отразить от Москвы только что прибывшее многочисленное польское войско. К тому же разорённые местности были не в состоянии доставлять достаточно продовольствия русскому воинству. Всё это возбудило в малодушных сердцах робость и упадок мужества. В таком горестном положении вся надежда была только на помощь свыше. После отслуженного перед Казанским образом Божией Матери торжественного молебна все решили возложить на себя строгий трёхдневный пост. И эти молитвы не остались тщетными.

В московском Кремле в плену у поляков томился праведной жизни святитель Арсений, архиепископ Елассонский, прибывший в Россию из Греции. От тяготы плена и страданий впал он в болезнь и лежал на одре в своём заключении. И вдруг среди полночной тишины его темничная келья наполнилась необычайным светом, и он видит перед собой преподобного Сергия Радонежского, который говорит ему: "Арсений, ваши и наши молитвы услышаны: предстательством Богоматери суд об отечестве нашем преложен на милость: завтра Москва будет освобождена от врагов, и Россия спасена". Как бы в подтверждение истинности этого пророчества к болящему старцу вдруг возвращается крепость сил, и он получает исцеление от

Эта радостная весть, переходя из уст в уста, быстро распространилась и воспламенила сердца воинов Пожарского мужеством. Они сделали решительный приступ к Кремлю, и поляки, несмотря на отчаянное сопротивление, сдали Кремль. Это было 22 октября 1612 года.

В первый же воскресный день русское воинство и все жители столицы совершили торжественный крестный ход на Лобное место с чудотворной Казанской иконой Богоматери. Навстречу крестному ходу вышел святитель Арсений, неся сохранённую в плену чудотворную икону Божией Матери Владимирскую. Падая на землю ниц и проливая слёзы благодарности, каждый стремился освятить себя прикосновением к этой дивной святыне, столько раз спасавшей Русскую

В память спасения России от бедствий Смутного времени вскоре новоизбранный царь Михаил Фёдорович Романов распорядился установить ежегодное празднование Казанской иконе Божией Матери, кроме дня её обретения 8/21 июля, ещё в день избавления Москвы от поляков 22 октября/4 ноября. При царе Алексее Михайловиче этот день был объявлен всероссийским праздником.

Однако после октябрьского переворота 1917 года, попущенного Богом русскому народу за отступления от своего призвания быть хранителем истинной Православной веры, этот праздник был отменён, как и всё, связанное с религией русского человека. И только в 2005 году нам был возвращён этот национальный праздник. Назван он - День народного единства. Совпадение религиозного и государственного праздников знаменательно. Вель икона Богоролины, именуемая Казанской, всегда объединяла людей для защиты страны. Этот праздник должен напоминать нам о безкорыстном служении Отечеству, чтобы сохранить и укрепить нашу Россию.

> При подготовке материала использованы труды архиепископа Аверкия (Таушева)

## "Всех скорбящих Радосте"

икона Пресвятой Богородицы, которая прославилась в 1688 году в Москве, в Преображенской Скорбященской церкви на Ор-ΔЫНКЕ, ΓΔΕ И НОХОДИТСЯ ΔΟ СИХ ΠΟΌ. Родная сестра патриарха Иоакима была исцелена у этой иконы. Она страдала от такой глубокой раны в боку, что даже были видны внутренности. Созна-

Так называется чудотворная вая своё безнадёжное положение, она только в молитве к Пресвятой Богородице искала себе подкрепление сил и утешение. И вот однажды во время молитвы она услышала голос: "Есть в храме Преображения Сына Моего образ Мой, именуемый "Всех скорбящих Радость". Он стоит на левой стороне в трапезе, где обыкновенно становятся женщи-

ны. Призови священника этой церкви с этим образом, и, когда он отслужит молебен с водосвятием, ты получишь исцеление. Исцелившись, не забывай Моего к тебе милосердия и исповедуй оное в прославление Сына Моего Иисуса Христа и Моего име-

Придя в себя, Евфимия (так звали сестру патриарха) узнала от

### К 325-летию прославления иконы

родных, что, действительно, в этом храме есть икона с таким названием, попросила принести её к себе в дом и после молебна пред нею получила исцеление. Это было 24 октября (6 ноября н.ст.) и с того времени, как говорит составитель сказания о первом чуде от иконы, "иже с верою притекающие приемлют неоскудно исцеление: слепые прозрение, немые глаголание, глухие слышание, расслабленные благомощие и обидимые мщение, бесные целомудрие и неплодные жены неплодства разрешение, и сосущие младенцы и малые отроки притекающие здравие приемлют, и различные очные болезни, многие же страхования и различные привидения наднесением сего многочудесного образа все упражняются и во всех печалях вспоможение приемлют.

Окончание на с.2

# "Всех скорбящих Радосте"

Окончание. Начало на с.1.

Поистине "убо наречеся сей святой образ "Всех скорбящих Радость".

Великая княгиня Наталия Алексеевна, сестра Петра I, очень благоговела к Скорбященской иконе и, сделав с неё список, в 1711 году, с переведением царской резиденции из Москвы в Петербург, перевезла список в новую столицу и поставила в царской церкви.

В царствование императрицы Елисаветы Петровны был воздвигнут храм в честь иконы Божией Матери "Всех скорбящих Радость". Эта икона озна-



чудесами, и к ней прибегали для молитвы не только простые верующие, но и особы царствующего Дома. Перед нею МОЛИЛИСЬ НЕ ТОЛЬко православные, но и неправославные люди. Икона богато украшена царевной Наталией, императрицей Екатериной II, графом Шереметевым и другими особами.

По молитвам к

меновала себя Царице Небесной перед этим образом в Петербурге во времена Екатерины II прекратилась эпидемия чумы. На поклонение этому чудотворному образу стекалось огромное количество паломников. После закрытия храма в 1931 году образ был переведён дважды в другие церкви. Сейчас он находится в Спасо-Преображенском собо-

> Ныне известны ещё несколь-КО ЧУДОТВОРНЫХ СПИСКОВ ЭТОЙ иконы, находящихся в разных городах нашей страны: Орле, Тобольске, Вологде. Рязани.

> > Энциклопедия "Святая Русь", М., 2009

+++

Богородица моя, Для души Ты сладость, Ты везде, во всех краях "Всех скорбящих Радость"

Ты на облаке стоишь Со Своим Младенцем, Ничего не говоришь, Аликует сердце.

Далеко не без скорбей Мне судьба досталась, Припадаю як Тебе, Всех скорбящих Радость.

Н.Бережная, г. Азов

### 28 октября/10 ноября - день памяти великомученицы Параскевы

### "Невеста Христова всехвальная"



В то время, когда римский им-

ператор Диоклитиан (284-395 гг.)

воздвиг гонение на христианс-

кую веру, в городе Иконии про-

живала красивая девица по

имени Параскева. Её родители,

христиане, воспитав и научив

свою дочь хранению святой

веры, отошли ко Господу. Они

оставили ей в наследство боль-

Достигнув совершеннолетне-

го возраста, девица Параске-

ва стала подражать богоугод-

ным делам своих родителей

Начала тратить имущество не на

украшение своей красоты, не

на роскошную жизнь, а на оде-

яния нагих, пропитание голода-

ющих, угощение странников.

шое имение.

Параскева не обращала никакого внимания на женихов, предлагавших ей супружество: она стала невестою единого безсмертного Жениха - Едиотондодон Сына Божия. Его пресвятое имя исповедовала перед **ЛЮДЬМИ ВСЯКИЙ** день, приводя их к познанию истины.

Некоторые из людей уверовали в Господа нашего Иисуса Христа, а другие, неверующие, 3 Л О С Л О В И Л И святую. Параскева же сме-

ло проповедовала слово Божие, изобличала суетность веры в бездушных идолов. Язычники схватили её, предали побоям, а потом ввели в темницу.

В те времена в Иконию пришёл военачальник, присланный императором с целью истребить всех христиан. Ему донесли, что в городе есть девица, которая проповедует Распятого Христа; она занимается волшебством и тем отвращает людей от принесения жертв их богам. Воена-MOVPHINK DUNKOSOV DUNBA раскеву на суд.

Когда святая мученица шла на судилище, её осенил Святой Дух, и лицо её сделалось светлым. Военачальник посмотрел

на неё и, удивившись красоте и благородству её лица, сказал: "Девица, скажи нам твоё имя! Она отвечала: "Я христианка, раба Христова". Возмущённый воин сказал: "Я тебя спросил об имени, а ты мне его не сказала". Святая продолжила: "Прежде всего мне надлежало сказать моё имя по Вечной Жизни. а потом уже объявить имя по жизни временной - в ней я наречена Параскевой, так как родилась в пятницу (Параскева по-гречески означает "пятница"). Родители мои пятницу, день, КОТОРЫЙ ЕСТЬ ДЕНЬ ВОЛЬНЫХ И ЖИвотворящих страстей Господа нашего Иисуса Христа, всегда ЧТИЛИ ПОСТОМ, МОЛИТВАМИ И МИлостынями. Они верили, что в этот день Он излил Свою кровь и положил за нас на Кресте Свою жизнь. Бог и даровал им плод честного их супружества меня, Свою рабу, - в тот именно день, который они почитали. Им заблагорассудилось дать мне то имя, которым называется этот день, вот я и именуюсь Параскевой, я-общница страстям

Христовым. Военачальник сказал: "Перестань говорить безумные слова и принеси жертву нашим богам; тогда я возьму тебя в жёны, ты сделаешься обладательницей большого богатства, и многие тебя будут величать на земле. Я помилую твою красоту". "Не щади временной красоты, ныне она цветёт, а завтра увянет; помилуй лучше себя, ибо тебя ожидает вечное мучение", - был ему

Он разгневался, приказал бить её суровыми жилами. Но она не испустила ни одного звука, сердцем взывая ко Христу. Тогда было приказано повесить

святую на дереве и нещадно драть тело железными когтями, растирать власяницей её раны. Таким образом плоть была изолрана ло костей.

В полночь, когда мученица еле живая лежала в темнице, ей явился Ангел. В руках он держал орудия Христовых страданий: крест, терновый венец, копие, трость и губу. Ангел сказал ей: "Девица, восстань! В утешение твоё в страданиях я принёс орудия страстей Господа нашего. Взгляни на честные орудия: крест и терновый венец нетленного Жениха: на копие, прободшее животворящие рёбра; на трость, написавшую прошение грехов всего міра, и на губу, которая стёрла Адамов грех. Христос исцеляет тебя!"

И вот мученица восстала как бы ото сна, а явившийся Ангел отёр губой все раны, и тело святой стало крепким и здоровым. Она с благоговением облобызала орудия Христовых страстей и прославила Бога. Небожитель стал невидим.

С наступлением утра пришли стражи и нашли Параскеву здоровой и стоявшей на молитве; на её теле не было ни одной раны. Испугавшись, они сказали об этом военачальнику. Он был очень изумлён и сказал, что это их боги пощадили и сохранили ей жизнь. Святая ответила: "Покажи мне даровавших жизнь!" А когда её привели в храм, где стояли идолы, она мысленно помолилась Единому Истинному и, схватив за ногу идола Аполлона, сказала: "Я тебе и вместе с тобой находящимся тленным идолам говорю, как приказывает вам Господь мои Иисус Христос, - падите все вы на землю и превратитесь в прах".

И вот пали и рассыпались все идолы. Тогда жрецы и множество народу выбежали из храма и стали взывать: "Велик Бог христианский!"

Начальник приказал вновь 💸 повесить Параскеву на дереве и палить её тело свечами. Святая молилась Богу: "Господь и Бог мой! Ты прохладил горящую печь трём отрокам, ты избавил от огня первомученицу Феклу 💈 (св. Фекла была родом из этого же города, Иконии. - Ред.), спаси же и меня, недостойную, от рук этих мучителей". И явился Ангел, прикоснулся к свечам, и запылал огонь, истребивший 🐰 много беззаконников.

И уверовало во Христа множество народу. Военачальник же боялся волнения в народе и приказал усекнуть святую мечом. В то время как отсечена была её голова, некоторые слышали голос на небе, произносящий: "Радуйтесь, праведники, так как венчается мученица 💸 Параскева!" Христиане с благоговением погребли тело святой в её доме. А на другой день военачальник выехал на охоту, но конь сбросил его в овраг, и 🤻 беззаконник испустил свою окаянную душу.

От честных мощей великомученицы Параскевы подавались многие исцеления болящим. Ей 🤻 посвящали храмы и придорожные часовни (Пятницы). Иконы святой охраняют семейное благополучие. Она считается покровительницей полей, скота и 🥞 торговли, а также водных источников. По молитвам святой великомученицы совершаются исцеления от самых тяжёлых душевных и телесных недугов.

#### "Радуйся, Парневеста Христова всехвальная!"

"Житие св. великомученицы Параскевы", Свято-Троиикая Сергиева Лавра, 2004

### **С**нкомора



Засохший и новый побег сикоморы в Каире

Сикомора, то есть смоковница, или инжир, - самое распространённое дерево в Палестине. Дерево достигает высоты 6-9 метров; крупные листья и странные цветы, внутри которых созревают смоквы.

Побережье Геннисаретского озера, и прежде всего окрестности Тивериады, были знамениты своими смоковничными рощами. Но когда говорят о сикоморе в Каире, имеют в виду дерево, под которым, по преданию, укрылось Святое Семейство во время бегства в Египет. Святой Иосиф, оповещённый ангелом об опасности с Девой и Младенцем бежал в Египет. Там семья пережидала гонение Ирода, устроившего в Вифлееме избиение всех младенцев в возрасте до двух лет. Так свирепый царь пытался уберечься от пророчества волхвов, предсказавших рождение царя-мессии в Вифлееме. "...Ангел Господень является во сне Иосифу и говорит: встань, возьми Младенца и Матерь Его и беги в Египет, и будь там, доколе не скажу тебе, ибо Ирод хочет искать Младенца, чтобы погубить Его. Он встал, взял Младенца и Матерь Его ночью и пошёл в Египет, и там был до смерти Ирода, да сбудется речённое Господом через пророка, который говорит: из Египта воззвал Я Сына Моего" (Мф. 2:13-15). При входе Святого Семейства в Египет пали в прах все идолы и капища этой страны. Иосиф отправился искать ночлег, оставив Богоматерь с Младенцем под громадным тенистым деревом. Дерево нагнулось над путниками, чтобы дать им тень и прохладу, и застыло склонённым на тысячелетия. Таким можно увидеть его и теперь.

# 8/21 поября - Собор Архистратига Михаила и прочих Небесных Сил безплотных.

# ФБ ангелах



Когда наш современник встренается с упоминанием об ангелах или бесах, то, даже осознавая себя человеком религиозным, испытывает некую неуверенность, до конца не отдавая себе отчёта в том, какая реальность скрывается за этими понятиями. Многие люди сомневаются в подлинности ангелов и бесов. Вместе с тем в Библии достаточно мест, посвящённых міру ангелов. И если изъять эти упоминания из Священного Писания или предать их забвению, то будет утрачена значительная часть смысла Божественного Открове-

Попытаемся разобраться в том, что представляет собой ангельский мір.

Слово "ангел" - греческое и в переводе означает "посланник", **'вестник"**. Но не только это слово используется в Священном Писании для обозначения духовных существ, пребывающих в сверхчувственном міре. Весь сонм святых ангелов разделяется на три иерархии, или три лика. По образу своего служения и по степени приближенности к Богу каждый лик подразделяется на три чина. В высшей иерархии состоят серафимы, херувимы и богоносные престолы. В средней иерархии - господства, силы и власти. В третьей иерархии - начала, архангелы и ангелы. Предводитель Безплотных Сил Небесных - Архистратиг. "Хотя служебные духи на небесах нетленны и безсмертны. Бог благоволил. чтобы и у Божественных служителей были начала, власти и преимущества", - пишет преподобный Ефрем Сирин.

То обстоятельство, что ангел есть посланник Божий, свидетельствует, что для осуществления своей миссии он должен быть одарён разумом, волей и могуществом.

Священное Писание утверждает, что ангельский мір сотворён Богом: "В начале сотворил Бог небо и землю" (Быт. 1,1).

Под "небом" святые отцы и церковное Предание понимали некий духовный мір, а под "землёю" - материю, физическое начало. Выражая эту веру Церкви, отцы І Вселенского Собора составили в 225 году в Никее "Символ веры", начинающийся словами: "Верую во Единого Бога Отца, Вседержителя, Творца небу и земли, видимым же всем и невидимым...". Здесь говорится, в частности, о созданном Богом невидимом міре - ангельском, сверхчувственном.

Библия не ставила своей целью дать описание этого міра, и поэтому мы почти ничего о нём не знаем. Вернее сказать, знаем ровно столько, сколько нужно для нашего спасения. Апостол Павел говорит об этом так: "Теперь мы видим как бы сквозь тусклое стекло, гадательно, тогда же (то есть

за гробом) лицем к лицу; теперь я знаю отчасти, а тогда познаю" (1 Кор. 13, 12).

Другими словами, знание области сверхчувственного не дано людям, принадлежащим физическому міру. Люди познают этот сверхчувственный мір, будут сопричислены ему после своей смерти. И тогда уже не как сквозь тусклое стекло, но в непосредственном опыте и переживании, лицом к лицу встретят и познают сверхчувственную ре-

альность.

Язык Библии, как об этом говорилось ранее, принадлежит определённой нации, эпохе, культуре, географическому месту. Поэтому в описании сверхчувственной реальности ангельского міра используется характерный для них язык аллегорий, метафор и даже антропоморфизмов: "многоочитые херувимы", "шестокрылатые серафимы", "богоносные престолы". "Многоочитые херувимы" - это духовные существа, обладающие особой Прозорливостью, силой духовного зрения. А "шестокрылатые серафимы" - существа "огненные", осиянные любовью к Богу и более других приближенные к Нему. На древнерусских фресках серафимы изображены с голубыми, прозрачными, как бы растворяющимися в небе крылами, либо, наоборот, с крылами огненными, писанными яркими красками. Серафим пламенеет любовью к Богу. Он близок к Богу, как никто другой. И эта близость выражена образом шестокрылости.

В художественную образность, метафоричность древнего языка Библии облечены конкретные религиозные истины.

Ангелы - реальные духовные существа, обладающие личностью, умом, волей и силой. Они принадлежат сверхчувственному міру и свободны от ограничивающих законов нашего физического бытия. Они пребывают вне времени и вне пространства, то видимые, то не видимые человеку. Принадлежа здешнему міру, мы не можем по своему произволению опознать присутствие рядом с нами этих небожителей. Ангелы сотворены Богом и являются Его посланниками. как бы посредниками Творца в осуществлении Его воли относительно міра в целом и каждой человеческой личности в отдельности. Но, кроме того, ангелы ещё и ходатаи за людей пред Богом.

"Смотрите, - говорит Слово Божие, - не презирайте ни одного из малых сих; ибо говорю вам, что Ангелы их на небесах всегда видят лице Отца Моего Небесного" (Мф. 18, 10).

Казалось бы, зачем Богу чьё-то посредничество? Не является ли служение ангелов чем-то ограничивающим Божественное всемогущество? Конечно, нет. И пояснить это можно на примере нашей жизни. Бог - источник Абсолютного добра и, наверное, мог бы умножать благо и без помощи людей. Но именно через людей и совершаются добрые дела в нашем міре. И в этом смысле, творя добро, угодники Божии являются посредниками и проводниками Божественной воли на земле. Таким образом, человеческое посредничество в делах добра и милосердия не только никак не сковывает Божественного всемогущества, но и является его подтверждением.

Ангелы - существа свободные. Именно в ангельском, сверхчувственном міре возникло зло как отпадение от Бога. Это произошло, когда один из наиболее приближенных к Творцу ангелов - Люцифер (в переводе "Денница", "Утренняя звезда"), именовавшийся так по блестящим совершенствам, которыми был одарён от Творца, чудалился от Бога настолько, что стал врагом Божиим, носителем, источником и воплощением зла.

Противоборство между добром и злом происходит как в сверхчувственном міре, так и в міре людей. Зло из сверхчувственного міра через грех Адама перешло и в наш, физический мір. Ход борьбы между силами добра с силами зла в сверхчувственном міре непосредственно влияет на нашу земную жизнь. Именно это имеем мы в виду, когда говорим об ангелах-хранителях или бесах-искусителях.

Действительно, драматичная битва добра со злом разворачивается в масштабах всей Вселенной, всего Божия творения - видимого и невидимого, физического и сверхчувственного. И каждый из нас находится в рядах той или иной силы. Всякий раз, когда мы делаем добро, то присоединяемся к светоносному воинству, и рядом с нами вдохновляющий и оберегающий нас ангел-хранитель. Когда же мы, порой сами того не желая, подчиняемся чуждому внушению, поддаёмся губящему нас дьявольскому искушению и творим зло, то прибиваемся к міру падших духов тьмы.

Участниками этого вселенского противостояния Бога и диавола, спасения и погибели являются все люди, весь мір.

Митрополит Смоленский и Калининградский Кирилл "Слово пастыря", М., 2004

+++

Мой Ангел Хранитель
из света возник.
И, созданный Богом,
он к Богу приник.
А Бог ему душу
мою поручил,
Чтоб от искушений

чтоб от искушений её сохранил. Прочь, прочь, искуситель! Уйди стороной! Мой Ангел Хранитель, всегда будь со мной!...

**Монахиня Мария,** г. Воронеж

<u>К 775-летию перенесения мощей</u> \*
прп. Иоанна Рыльского \*

### Именины

Это праздник, отмечающийся в день памяти святого, именем которого наречён человек при крещении. Вот что пишет об этом святой праведный Иоанн Кронштадтский: "Если взять во внимание имена всех православных христиан, живущих на земле, то оказывается, что все они носят имена свя-

тых, живущих на небесах, празднующих свою победу над грехом и непрестанно прославляющих Господа, составляющих собою одну Церковь Божию: земную и небесную под одним Главою - Христом".

Итак, мы, христиане, составляем одно духовное таинственное сочленение Церкви Божией. Вот о чём нам напоминают наши имена: мы должны жить свято и непорочно, жить не для себя только, но и для других, заботиться о братьях и сестрах по вере.

Именины ещё называют тезоименитством (т.е. тожеименитство), которое означает наше соименство со святым угодником Божиим, имя которого мы носим и который покровительствует нам в жизни, молится о нас. Видимо поэтому, хотя богословски это и неверно, день именин в простонародье ещё называют Днём Ангела. (На самом деле, День Ангела - это день, в который человек принял Таинство Крещения).



тский родился 19 октября (1 ноября) 1829 года в день памяти 🐇 преподобного Иоанна, Рыльского чудотворца. О нём замечательно сказал архиепископ Серафим (Соболев): "Сей великий угодник Божий является одним из самых драгоценных духовных сокровищ Болгарии. Преподобный Иоанн чтится все- 🐰 ми Православными Церквами. Но особенно преподобный стал 🌡 почитаться на Русской земле с появлением великого светильника Церкви отца Иоанна Кронштадтского, носившего его 🌡 имя. Благодатная слава нашего пастыря в значительной мере обязана его небесному покровителю.

Отец Иоанн Кронштадтский очень любил его, подражал его равноангельской жизни и в знак глубокого благоговения к нему созидал в честь преподобного Иоанна храмы и престолы в церквах".

Православный календарь "Твой Ангел Хранитель"

<u>К 390-летию со дня рождения и</u> <u>к 310-летию со дня блаженной кончины</u>

# Всея России чудотворец

Митрофан Воронежский был епископом Русской Церкви, проповедником православной веры, устроителем монастырей, государственным мужем (сподвижник Петра I) и ещё... праведником, молитвенником и чудотворцем. Какой дивный подбор дарований - Божеских и человеческих! Какой яркий светильник озарял время петровских реформ, время рождения новой России, могучей имперской державы!

К сожалению, подробные обстоятельства жизни святителя Митрофана, одного из самых любимых на Руси святых, известны плохо. Но и то немногое, что

дошло до нас, даёт представление о человеке необычайном с удивительной судьбой.

Родился он 6/19 ноября 1623 года под Владимиром в семье священника, при крещении получил имя Михаил. Был женат, трудился, воспитывал сына. Но в сорок лет овдовел. Видимо, монашество давно влекло его, и он поступил в Золотниковскую пустынь, недалеко от Суздаля. При пострижении он принял имя Митрофан. И уже через несколько лет был возведён в сан игумена.

Аскеза Митрофана была строгой. Известно, что он носил власяницу. Десять лет он управ-

лял Яхромским монастырём, затем семь лет был игуменом Макарьевского монастыря в Костромской губернии. А в 1682 году был рукоположен во епископа Воронежского.

Воронежская епархия на тот момент была только что учреждена и требовала благоустроения. Здесь святитель провёл более 20 лет. Воздвиг в Воронеже Благовещенский собор, где в последствии был погребён; он устраивал монастыри, боролся с суевериями и расколом, был ревностным проповедником.

Окончание на с.4

### •

# Всея России чудотворец

Окончание. Начало на с.3

Его дом был прибежищем больных, странников и обездоленных. Епископ часто навещал заключённых в тюрьме. Борол-СЯ С ПЬЯНСТВОМ И всякой нравственной скверной. Живя на архиерейской даче, работал в поле. Этот труд был хорошо ему знаком с молодых лет и был им любим.

Это было время преобразований Петра I, годы реформ. Обладая даром

прозорливости, святитель Митрофан по достоинству ценил царя Петра и старался способствовать его созидательной деятельности. В Воронеже были построены верфи для флота. Пётр глубоко уважал епископа, но, случалось, давал ему поводы для огорчений. Отступления от православных традиций и перекройка русского человека по иностранному об-DOBLIV - BCË STO BUBURGAO DELLIAтельное осуждение Воронежского епископа. Он был смиренен, но в иных случаях умел проявлять твёрдость.

Когда святитель сильно заболел, он принял схиму с именем Макарий. Узнав, что святитель умирает, царь Пётр, едва оправившийся от перипетий Северной войны, поспешил в Воронеж. И - успел, вбежал в покои епископа в день его кончины. Царь припал к одру и оставался с епископом до его последнего вздоха. Он сам нёс гроб до могилы, а после пани-



хиды сказал окружающим, не сдерживая слёз: "Не осталось у меня более такого святого старца, ему же буди вечная память!" Преставился святой 22-ноября (6 декабря) 1702 года в 6 часов пополудни в возрасте 80 лет.

В 1822 году 7/20 августа состоялась канонизация святителя. Каким смирением и добротой дышит его лицо на иконе! Каким ясным спокойствием проникнуты черты этого русского лица!

Сейчас мощи святого пребывают в Благовещенском кафедральном соборе Воронежа. Известны многие случаи чудотворений, совершающихся у них.

> "Святителю отче Митрофане, моли Бога о нас!"

> > При подготовке статьи использованы материалы книги **Д. Орехова** "Святые места России"

К 95-летию со дня мученической кончины

### Верный сын Православной Церкви

Орнатский Философ Нико**лаевич** родился в семье сельского священника Новгородской губернии. Окончив Петербургскую духовную академию и прослужив 20 лет в храме при государственном архивном учреждении, был назначен *на*стоятелем Казанского кафедрального собора в Пе**тербурге** - одного из главных соборов России. Вёл большую благотворительную работу по устройству в городе ночлежных домов, сиротских приютов, богаделен. В Санкт-Петербурге и его окрестностях его стараниями было возведено 12 храмов. Был редактором и цензором столичных духовных журналов. Больше двадцати лет, вплоть до 1917 года, являлся депутатом городской думы от духовенства. Сам батюшка, имея большую семью (у него было 10 детей), жил очень скромно.

Отец Философ был одним из ближайших сподвижников митрополита Петроградского и Гдовского Вениамина (Казанского). Узы духовной дружбы связывали его и с патриархом Тихоном. Почти 20 лет отец Философ являлся духов-

ным сыном святого праведного Иоанна Кронштадтского, который часто бывал у него дома и благословлял все его начинания во благо Церкви.

Проповеднический дар батюшки привлекал искавших живого слова, и он не раз призывал свою паству не принимать разлагающих идей большевизма. Понимая, что Православие является основой русской народной жизни, батюшка призывал интеллигенцию осознать это: "Нашей интеллигенции надо стать русскою", - не уставал повторять он.

На его глазах во время революции был расстрелян муж сестры его жены, *священно*мученик протоиерей *Пётр Скипетров*. Батюшка при его отпевании произнёс проповедь, безстрашно обличая большевиков. Неоднократно выступал он перед паствой с призывами к объединению русичей вокруг храмов ДЛЯ ЗОЩИТЫ СВЯТЫНЬ СВОей земли. В январе 1918 года, когда в лавре был убит отец Пётр Скипетров, батюшка организовал защиту святынь Александро-Невской лавры, устроив к ней крестные ходы ото всех храмов столицы.

9 августа 1918 года его вместе с двумя старшими сыновьями - Николаем и Борисом - арестовали. Во время ареста он был совершенно невозмутим и спокоен. Прихожане собрались в многотысячную толлу и пошли в ЧК, требуя освободить своего пастыря. Делегацию верующих чекисты при-



1860 - 1918

няли, коварно обещая выполнить их требования. Но в ту же ночь батюшку увезли в тюрьму, а через месяц, **30 октября/12** ноября 1918 года расстреляли вместе с сыновьями.

Канонизирован Русской Православной Церковью вместе с сыновьями в 2000 году.

Энциклопедия "Святая Русь", М., 2009



### Памяти А.А. Сенина

Пришло печальное известие - 6 октября скончался главный редактор православно-патриотической газеты "Русский вестник" **Сенин Алексей Алексевич**.



Родился он 9.10.1945 г. в семье военнослужащего (отец - офицер, мать - редактор дивизионной газеты). В 1964-1967 гг. служил в Вооружённых силах. В 1972 году окончил исторический факультет МГУ им. Ломоносова. Работал в ТАСС, был корреспондентом в Польше, Чехословакии.

В 1990 году Сенин организовал газету "Русский вестник", целью которой стало отстаивание национальных интересов Русского народа, содействие возрождению его са-

мосознания как государство-образующего народа России с опорой на духовные идеалы Русской Православной Церкви.

Награждён медалью святого благоверного князя Даниила Московского и орденом святого равноапостольного великого князя Владимира.

Руководимая этим талантливым журналистом газета смогла обрести свой сильный голос и стала любима в народе. Прихожане и нашего храма долгие годы являют-СЯ ПОСТОЯННЫМИ ЧИТОТЕЛЯМИ "Русского вестника", ценя актуальность, правдивость материалов, чистоту русской речи, внимание и уважение к читателям, а главное - веру в Бога и любовь к Родине. Всё это пронизывает печатаемые на страницах газеты материалы, исследования известных русских общественных деятелей, писателей, историков.

Мы глубоко скорбим о безвременной кончине этого выдающегося общественного деятеля, патриота России и просто скромного, благород-

ного человека.

В начале издания нашей газеты Алексей Алексеевич, будучи невероятно загруженным своей работой, нашёл время, чтобы написать главно-N≥12 за 2002 г.).

му редактору газеты "Донские православные вести" и поддержать своим авторитетом наши первые шаги. Приводим текст его письма (см. №12 за 2002 г.).

#### Уважаемый отец Валентин!

С большим интересом ознакомился с издаваемой Вами газетой "Донские православные вести". Вот и ещё в одной российской глубинке появилось интересное издание, так необходимое в наше непростое время.

Уверен, что ваша газета будет постоянно находить всё новых читателей.

Поздравляю Вас с наступающим праздником Рождества Христова и Новолетием.

Желаю Вам крепкого здоровья, счастья, творческих успехов.

С уважением, главный редактор газеты "Русский вестник" Сенин А.А.

Да упоконт Господь в Своих святых селениях душу замечательного русского человека, любившего Бога и Родину.

Редакция газеты "Донские православные вести"

### <u> Последнее воскресенье ноября - День Матери</u>

### • материнстве и младенцах



А когда окончились дни службы его (Захарии), возвратился в дом свой. После сих дней зачала Елисавета, жена его, и таилась пять месяцев и говорила: так сотворил мне Господь во дни сии, в которые призрел на меня, чтобы снять с меня поношение между людьми... И услышали соседи и родственники ее, что возвеличил Господь милость Свою над нею, и радовались с нею (Лк. 1, 2325, 58).

Какая чудная картина! Праведная Елисавета, мать Пророка, Предтечи и Крестителя Иоанна, всю жизнь в супружестве своём чаявшая быть матерью, после напрасных ожиданий, вдруг, по милости Божией, получает чаемое и ожидаемое! Она радуется неизреченной радостью и, ревниво охраняя свою радость, пять месяцев таит от всех своё

счастье. Когда же это становится известным, радуются этому все кругом живущие и сродники её, что Господь отьял от неё поношение в людях. Так было и не с одной праведной Елисаветой, так радовалась и Анна пророчица, мать пророка Самуила, так радовались и праведные Иоаким и Анна, родители Богоматери; так радовались и все ветхозаветные жены. Быть безчадной, не иметь ребёнка, считалось величайшим позором; иметь много детей считалось благословением Божиим. Бездетные прибегали иногда даже к разного рода уловкам, только бы быть матерью и иметь младенца. Вспомним, например, Фамарь, Руфь, вошедших даже в родословие Спасителя. Правда, всё это связывалось с идеей об обещанном Мессии, каждой жене хотелось приобщиться деторождением к этому чаемому и ожидаемому, но помимо этого, деторождение считалось милостью и благословением Божиим к деторождающим - мужу и жене.

По заповеди Божией, если муж, умирая, не оставлял потомства, следующий за

ним брат его должен был восстановить семя брату своему. Детоубийство в утробе матерней считалось величайшим преступлением, особенно уже вообразившегося младенца. "Когда дерутся люди, - говорится от лица Божия в книге Исход, - и ударят беременную женщину, и она выкинет, но не будет другого вреда, то взять с виновного пеню, какую наложит на него муж той женщины, и он должен заплатить оную при посредниках; а если будет вред, то отдай душу за душу "(Исх. 21, 22-23.

Таким образом, детоубийство во утробе матерней - даже и невольное, в драке двух мужчин - считалось тяжким преступлением и виновный подвергался даже смертной казни, если убиенное

дитя было уже вообразившееся.

В Новом Завете вместе с материнством признаётся ещё и девство, среднего же состояния между тем и другим не допускается. И мы знаем из истории Церкви Христовой бывших у христиан чудных жен-матерей и чудных дев, подвизавшихся даже и на поприще благовестия Христова. В Новом Завете, так же как и в Ветхом, вытравление плода, детоубийство, считалось и считается великим грехом, тяжким преступлением. В правилах Соборов и Святых Отцов подобные преступления приравниваются к убийству и за них полагается двадцатилетняя епитимия. Одно из правил VI Вселенского Собора так гласит: "Жен, делающих врачевства, производящие недоношение плода во чреве, и приемлющих отравы, плод умерщвляющие, подвергаем епитимии человекоубийцы" (правило 91-е). Святитель Василий Великий в правиле 20 говорит: "Умышленно убившая зачатый во утробе плод подлежит осуждению смертоубийства". Итак, в слове Божием и в правилах святых отцов и Соборов материнство и младенчество ограждаются строгими законами; виновные в этом приравниваются к тяжким грешникам и отлучаются от святого причастия на двадцать лет.

К сожалению, не так думают многие люди, которые безбоязненно совершают и самые преступления детоубийства. Женятся и выходят замуж

не для деторождения, а исключительно для чувственных удовольствий, для жизни в себе и для себя... Женщины стали тяготиться деторождением не только потому, что это сопряжено с болезнями и муками, а даже, стыдно сказать, для того, чтобы не испортить своей талии, не иметь лишних забот и хлопот, отвлекающих их от забав, развлечений и удовольствий...

Господи! Да искоренится у нас это богомерзкое нечестие - вытравление плода, детоубийство, молитвами Пречистыя Твоея Матери и всех святых! Аминь.

Православный календарь "Год души", 2002 г.

# Молитва матери моей

В дни радости и в дни скорбей

Со мной была всегда Молитва матери моей, Живая, как вода. Жила без Бога много лет, Не думая о том, Что временен земной обет, Не здесь родной наш дом. Тернистым, длинным

был мой путь К Тебе, Господь, - прости! Дай силы мне не повернуть, Греха не допустить! Смири гордыню, Боже мой! Все немощи откинь. И приведи меня домой, Ничтожнейшую из рабынь. Веди меня в

Свой чудный дом Дорогою Своей. И пусть звучит в пути мне том

Молитва матери моей.

Надежда Дерябкина

### Тайный подвиг монаха Леонтия

Сколько вокруг нас угодников Божиих, о которых нам неведомо. Один Господь знает, какие молитвенники несут свой невидимый подвиг рядом с нами.

Меня Господь сподобил встретить одного из них ссыльного монаха Леонтия. 🋊 Его сослали в 1939 году в Нарымский район из Почаева. Ссыльные в тайге деревушку Татаринское построили, а он ещё в 40 километрах от неё сделал себе келейку - избушку 3-на 4 метра, без окон, только с маленькой дверцей, через которую он заползал на коленках, - и молился там, как в скиту. Питался ягодами, грибами, кедровыми орехами, картошку в тайге сажал. Я ещё до войны был наслышан о нём как о прозорливце. В войну он усердно молился, чтобы наша армия победила фашистов, чтобы в России на-🔅 СТУПИЛ МИР.

И ещё одно тайное дело было у ссыльного монаха. В войну комбайнов не было, мужчин в селе не осталосьвсе на фронтушли. И косить,

и хлеб жать серпом приходилось женщинам, многодетным, больным. Бригадир распределял, кому какую полоску жать серпом. Так монах Леонтий знал, где полоска многодетной матери: придёт ночью, серпом нажнёт, колосья кучками сложит - остаётся только снопы связать. Работница утром приходит на свою полоску - удивляется:

- Это что такое? Вчера затемно я вроде все снопы перетаскала. А кучки откуда взялись? Кто ж это сделал работу за меня? И не знал никто, кто тайком помогает женщинам. Монах Леонтий прятал свои добрые дела, не хвалился, как обычно все хвалятся. Так и работал всю войну. Молился и работал.

А храмы в те годы были закрыты. В восьми километрах от нашего Колпашева в селе Тогур был храм Воскресения Христова, освящённый ещё святителем Иоанном Тобольским. Когда этот храм занял колхоз, там устроили зерносклад.

В 1946 году, перед тем как

храм вернули Церкви, произошло удивительное событие. Тогурские жители, проходившие мимо храма, увидели сквозь окна, что в алтаре на подсвечнике горит множество свечей. Ахнули, глазам своим не поверили. Подошли к входной двери-замок. Да и кто ж в зернохранилище будет службу устраивать? Побежали за кладовщиком, который отвечал за зерно, позвали его. Он тоже посмотрел в окно - да, свечи горят. Открыли церковь, зашли внутрь - а там никого. Ни подсвечника, ни свечей. Но ТОЛЬКО ВЫШЛИ ИЗ ЦЕРКВИ - ОПЯТЬ через стекло видно: в алтаре свечи горят.

Народ со всего села собрался, все видят с улицы явное чудо, а в церкви - никого. И поняли все: не случайно это видение было - надо открывать храм. Пригласили председателя исполкома, он приходил, сам во всём убедился. Ему уже некуда было деваться: всё село, как один человек, приступили к нему: открыть храм! Тогда убрали из помещения зерно, всё вымыли, вы

чистили. Священника, правда, долго не было. Но люди приходили в храм и сами моли-

Постоянно приходил в церковь и монах Леонтий - раньше всех, хотя ему из его кельи под Татаринским надо было 50 километров идти пешком до храма. Он был уже старенький, сухой-пресухой, но Господь давал ему силы на такие подвиги. Придёт в церковь первым, в уголок встанет - и молится. И про всех, кто приходит, всё знает - ему Господь открывал их мысли. Я слышал рассказ об одном из таких случаев.Одна женщина пришла в храм, перекрестилась, три поклона сделала. Стоит и думает: "Господи, вот я пришла помолиться в церковь, а кто же поросёночка накормит, кто же курочкам даст?" А прозорливец Леонтий знал мысли людей. Открыто ему было Господом, что эта женщина так думает. Он вдалеке от неё стоял - в уголке храма. Подошёл, встал рядом, перекрес-ТИЛСЯ, ПОКЛОНИЛСЯ И ГОВОРИТ так, чтобы та женщина услы-

- Господи, я вот пришёл в церковь, акто же поросеночка накормит, кто же курочкам даст?

Женщина, потрясённая, упала ему в ноги:

- Дедушка, так ты мои мысли говоришь! Это же я так подумала!

- Ты же пришла Богу молиться, - отвечает он ей, - просить прощения за свои грехи, а сама про поросёнка дума-

В знал этого прозорливца Леонтия. После войны я был прихожанином того же Воскресенского храма, что и он, на клиросе пел. О каждом человеке Леонтий мог сказать: и обличить его мысли, и у кого какая беда распознать, и будущее предсказать - не каждому отдельно, а рассказать, какая жизнь у нас будет. Многое из того, что я сам от него слышал, сбылось. Великий он был человек. Духом великий. Упокоился он в начале 50-х годов, похоронен в Татаринском. Жизнь его - как горящая свеча, что и в пустом, закрытом храме горела для ЛЮДЕЙ СИЛОЙ МОЛИТВЫ.

Протоиерей Валентин Бирюков

### "Не исцеляйте во имя свое!"

Беседа журналиста Э.Сорокина с протоиереем Дмитрием Смирновым, настоятелем московского храма Святителя Митрофана Воронежского, об отношении Церквик экстрасенсам



- Отец Дмитрий, почему Церковь относится негативно к тем, кто стремится помочь людям, облегчить их страдания, - экстрасенсам? Тем более что многие из них утверждают, что они действуют от имени Бога, крестятся перед началом сеанса, лечения..
- В Священном Писании недаром говорится, что сатана может принимать вид ангела света. Христос предупреждал о том, что нужно беречься лжепророков. Узнать ИХ МОЖНО ПО ПЛОЛОМ ИХ ЛЕЯТЕЛЬНО-
- Судя по откликам, добрых плодов от воздействия экстрасенсов всё-таки больше, чем плохих.
- Как сказать... Ведь статистику никто не ведёт. Я встречал людей, которым экстрасенс опредёленно помог. Знаю человека, у которого седые волосы потемнели. Но встречал и тех, кому такое лечение принесло вред. А некоторых даже отправило на тот свет. Взять, например, нашумевшие телесеансы. Один профессор МГУ - медик и психолог - после каждого телесеанса обследовал ряд кардиологических и психиатрических больниц Москвы и несколько московских школ. По результатам обследования он составил таблицу, которая показала, что после сеансов v некоторых людей наблюдался кататонический шок - они не могли, двигаться. Другие засыпали летаргическим сном.

Среди школьников были замечены случаи обволосения - тела и лица. В психиатрических больницах наблюдались пики обострения у больных. А у кардиологических больных средняя смертность увеличилась. Это и понятно: Кашпировский, например, давал установку на рассасывание послеоперационных швов. Но после инфаркта происходит постепенное рубцевание. Можно представить, что происходит с больным, если этот жизненно необходимый его сердечной мышце после инфаркта рубец вдруг рассосётся! Пос**ve того как все эти данные стали** известны в Министерстве здравоохранения, телесеансы были зап-

- И всё-таки трудно себе представить, что люди, искренне желающие принести пользу страждущим, наделены дьявольской силой. Я знаю экстрасенсов очень порядочных, добрых лю-
- И я таких знаю многие из них приятные, интеллигентные люди, способные к состраданию. Они искренне заблуждаются. Некоторые приходят ко мне, просят благословения Церкви на свою деятельность, некрещёные - готовы креститься. Но не все. Например,

когда митрополит Филарет предложил креститься Кашпировскому. тот отказался - сказал, что боится потерять свою силу, Значит, уже сориентировался, отку-

- Почему же экстрасенс не может использовать светлые силы, подобно святым чудотворцам?

Многие "чудотворцы" считают, что они ИСПОЛЬЗУЮТ ИМЕННО СВЕТлые силы, не понимая, что это не так. Объяснить это можно такой аналогией. У нас были уничтожены ради светлого будущего милли-

оны людей. А те, кто участвовал в этом ужасе, до сих пор считают, что было всё правильно и хорошо. Но ведь никакого строительства светлого будущего не происходило, люди, верившие в это, искренне заблуждались, служа на самом деле дьяволу, служа

Сейчас сталинское прошлое ушло, и зло меняет формы. Чародейство, волхвование, оккультизм - зло другого порядка. Но по сути дела, одно насилие сменилось другим: воздействие чародеев это тоже насилие над душами людей.

- Но есть ведь ещё и бабушки, к которым ходят заговорить ячмень, грыжу... Что в них-то дьявольского?
- На первый взгляд ничего. Допустим, приносят к бабке ребёнка, просят заговорить грыжу. Она нередко спрашивает: крещёный? Если нет, велит нести в ближайшую церковь и окрестить. После этого что-то шепчет над ребёнком, крестится на икону в углу всё, как полагается. Через два дня у ребёнка грыжи нет. Без всякого хирургического вмешательства.

Мне удалось проследить судьбу нескольких людей, у кого была заговорена грыжа. У всех проявилась определённая ущербность - устойчивое невосприятие духовной жизни, у некоторых - особая форма душевного заболевания, которое мы называем бесноватостью. Зачем же бабке нужно было, чтобы ребёнка крестили? Да чтобы надругаться над ним, поглумиться над Божией благодатью, полученной в Церкви!

- Мне кажется, что не все бабки такие уж зловредные, может, они искренне хотят, как и экстрасенсы, откреститься от нечистой силы? Я не знаю, крещён ли Чумак, но слышал, будто он объясняет свои способности так: мне, мол, кто-то говорит, и что мне приказывает, то я и делаю - мобилизую те силы, которые есть в человеке. А Кашпировский - врач, он - неверующий и считает, что его воздействие объясняется особенностями его психики, организма. Зачем же ему креститься?
- Это вы правильно заметили. Как правило, экстрасенсы говорят: у меня способности к целительству, к диагностированию, приходите ко мне, я вас исцелю. Они страшно тщеславны, некоторые утверждают: у меня Божий дар! Между тем ни один святой так никогда не говорил, исцеляя людей. Святой чудотворец ощущает себя великим грешником, всегда плачет о своих грехах и исцеляет не своей силой, а силой Божией. Механизм исцеления в этих случаях таков. Вот, лежит перед

дотворец просит Бога, Который всегла перел ним: если есть на то святая Твоя воля, я Тебя очень прошу, если я хоть чем-то заслужил Твоё благорасположение, Ты, если захочешь, исцели его! И часто исцеление происходит по его горячей молитве. Если больному становится лучше, святой благодарит Бога.

А чародей исцеляет во имя СВОЁ, ОН И ВРОЖЬЮ СИЛУ ОШУШОЕТ как свою собственную. Эти люди обладают, конечно, сильной волей. Выходит такой на сцену и говорит в зал: сцепите пальцы рук! А теперь попробуйте расцепить. Тех, кто не сможет, приглашают на сцену, с ними можно работать, это люди, поддающиеся внушению. Вред от общения с экстра-СЕНСОМ ДЛЯ НИХ ЗАКЛЮЧАЕТСЯ В ТОМ, что они привыкают к его сеансам, как к наркотику, их воля ещё больше подавляется, они становятся неспособными противостоять тёмным силам, оказываются беззащитными перед действием зла.

 И всё же, если экстрасенс способен исцелять, взяв в руки фотографию больного, находяшегося за сотни и тысячи километров, что в этом плохого? Лишь бы была уверенность, что он принесёт пользу, а не вред.

Вот в ветхозаветной книге "Исход" говорится о знамениях и казнях, посланных Богом через Моисея на Египет. Волхвы-чародеи смогли повторить несколько из них - жезлы превратить в змей, воду в реке - в кровь, наслать на Египет жаб - чем, как я понимаю, дискредитировали Моисея в глазах фараона. Значит, и современные волхвы-экстрасенсы, если они сумеют сделать то же, что и святые с помощью Бога, достойны одоб-

- Нет, не достойны. Одно дело магия, другое - сила Божия, Благодать исцеляющая ничего не отнимает у человека, но обогащает. Исцеление от мага происходит за счёт повреждения духа человека. И потом нужно учитывать, что благодаря болезни человек часто приобретает многие добродетели. Древние говорили, что здоровье - Божий дар, а болезнь - дар безценный. Когда целитель говорит больному - я тебе помогу, - это значит: то, ради чего болезнь допущена Богом, проходит как бы мимо этого человека. Экстрасенс в данном случае препятствие делу Божию, он отвлекает больного от самого главного размышления: грехом мы все отпали от Бога и следствием греха явились болезнь и смерть. И только возвращение к Богу может наполнить смыслом нашу жизнь и сделает небезполезным наше страдание. Это не значит, что не надо обращаться к телесному врачу, который разными лекарствами будет пользовать наше больное тело. Ведь душа от этого не повредится, а она есть высшая вечная драгоценность
- А если экстрасенс удалится в пустыню, станет изнурять себя постом, молитвами, может, он тогда начнет исцелять, как делали это святые чудотворцы? Может, всё дело в особом состоянии организма экстрасенса, которого необходимо достичь, чтобы приносить людям только пользу, а не вред?

- Нет, чудотворец - не обязательно тот, кто живёт в пустыне и постится. Среди чудотворцев было много людей, находившихся вдали от аскетической жизни. Например, святой Пантелеимон был врачом. Он уверовал и стал, давая снадобья, молиться Богу. А потом перестал снадобья давать, только молился. И Господь помогал.

Святой человек - это тот, кто от Бога не отдаляется ни на мгновение! Сила сострадания его столь велика, что в этом сострадании он достиг того идеала, к которому должен прийти человек, уверовавший в пришедшего на землю Сына Божия. Когда этот человек своей молитвой являет эту любовь, Бог не может его не послушать и исцеляет страждущего. Святой это не временное состояние, это - новая жизнь

#### - И всё же, если силы зла через экстрасенса приносят вред людям, почему же они не вредят самому экстрасенсу?

- Отчего же не вредят - вредят! Таких случаев много. Я, например, лично знаю женщину, которая этим занималась, и у неё началась шизофреническая болезнь. Она обратилась за помощью в храм, её пришлось госпитализировать. Но это - крайний случай. Если же дело и не доходит до сумасшествия, то всё-таки отмечается всегда рост гордыни у практикующих магов. А гордыня есть дьявольское свойство, противоположное смирению Христа.

- И последний вопрос. Известно, что у Церкви есть святые пророки, которые способны были предсказывать грядущие события. Экстрасенсы тоже этим занимаются. Разница в тех и других пророчествах тоже заключается в различии сил, содей-

#### ствующих им?

Не только в этом. Святые всегда пророчествуют так: если ты не перестанешь делать то-то и то-то, то с тобой произойдёт нечто. Богу известен час того или иного события, о котором он извещает пророка, но он может его отодвинуть. Например, в Библии, в книге пророка Ионы говорится о гибе- 🕹 ли, которая грозила городу Ниневии, о чём сообщил его жителям 🦼 Иона. Узнав об этом, все покаялись. И Господь отодвинул гибель 🖠 города на много-много лет. Вообще, человек волен изменять свою судьбу.

Вот мы сейчас видим: события развиваются так, что грозит конец нашему государству, а потом - и нашему народу. Но если все наши люди покаются и вместо того, чтобы обвинять друг друга или искать врагов вовне, возьмутся за работу, погибели не будет. В самом деле, зачем ждать, пока тебя ктонибудь накормит, когда у самих руки есть, землищи - полно, природных ресурсов - больше, чем где бы то ни было... Даже у нас в Подмосковье есть где приложить свои силы. Нужно просто отъехать на несколько десятков километров, посадить картофель, овоши. устроить всё и начать жить по-человечески..

#### Многое зависит от самих людей.

Перепечатано из журнала "Инженер", № 3, 1991 г.

#### <u>К 135-летию со дня кончины</u>

### "Любить. Молиться. Петь..."



1792-1878

Князь Пётр Андреевич Вяземский - одна из центральных фигур в литературе Пушкинской эпохи. В 1812 году вступил в Московское ополчение, участвовал в Бородинском сражении. В молодости, подобно многим, увлекался Просвещением, превозносил Разум, не избежал и декабристских взглядов, но от революционных обществ держался вдали. Либеральная Россия не одобряла его холодное отношение к поборникам свободы, как не одобряла то молитвенное настроение, какое

всё явственнее проступало в поэзии Вяземского. Поэт полностью отрёкся от иллюзий просветительского гуманиз-

ма и высказал глубокую мысль, что если в молитве - вера, то в просветительском тщеславии - одно пустое суеверие. В рассуждениях о народе Вяземский - предшественник славянофилов (об их учении см. в нашей газете №2 2000г., №3-2008г.), предвосхищающий их основные идеи. Само назначение поэзии поэт видит в молитвенной тяге к неземному:

Любить. Молиться. Петь. Святое назначенье Души, тоскующей в изгнании своём, Святого таинства земное выраженье, Предчувствие и скорбь о чём-то неземном, Преданье тёмное о том, что было ясным, И упование того, что будет вновь; Души, настроенной к созвучию с прекрасным. Три вечные струны: молитва, песнь, любовь!

Истинно церковного человека в нём узнать нетрудно, ибо его стихи так близки к звучанию храмовых песнопений:

Чертог Твой вижу, Спасе мой, Он блещет славою Твоею, -Но я одежды не имею, Дабы предстать мне пред Тобой. О Светодавче, просвети Ты рубище души убогой; Я нищим шёл земной дорогой: Любовью и щедротой многой Меня к слугам Своим причти.

Вяземский нам указывает, опираясь на церковное учение, на православную мудрость, что истинное просвещение есть просвещение Божиим светом, светом Христа.

При подготовке использована 🌡

книга М.М. Дунаева "Вера в горниле сомнений", М., 2003 🥻

### На страницах земли и неба

Всё, что мы видим и слышим вокруг себя, близко или далеко, весь свет Божий Святые Отцы и учители Церкви называют Бо-

Видим небо, а на небе - солнце, месяц, звёзды, облака, тучи; видим землю, а на земле-горы, долины, поля, луга, города и сёла, реки и озёра, травы и деревья, птиц и зверей - всё это страницы Божией книги.

"Как сочинитель книги, - учит святитель Тихон Задонский, - из разума своего берёт слова и пишет их на бумаге, и таким образом сочиняет книгу, будто из ничего создавая нечто, так же Премудрый и Всемогущий Создатель, в Божественном Своём разуме, что захотел - всё сотворил, как бы книгу из двух листов: неба и земли. И в этой книге мы видим Божие всемогущество, премудрость и благость."

Значит, дети, у нас есть особенная книга: читать её может грамотный и даже неграмот-

Вам интересно - как же её читать? Видением, слушанием, рассуждением. Видишь что-нибудь, слышишь о чём-нибудь тотчас подумай и рассуди: откуда оно, почему, для чего?

Видишь, например, небо, а на небе множество звёзд; видишь землю, а на земле многое множество всяких вещей - подумай, откуда всё это взялось и как существует. Ты скажешь просто: "Да Бог знает, откуда и как". Вот ты уже и прочёл самое главное и самое великое слово - Бог; уже понял, что если есть небо и земля, то, конечно, есть и

Видишь небо одно, землю одну, знаешь, что солнце на небе одно, отец у своих детей ОДИН, ХОЗЯИН В ДОМЕ ОДИН, - И ИЗ ЭТОГО ВЫВОДИШЬ ВЕЛИКУЮ ИСТИНУ о Господе Боге: убеждаешься, что Господь наш есть Бог - Один.

Пойдём далее. Когда ты смотришь на поле, покрытое пречудной густой зреющей пшеницей или рожью, ты говоришь: "Не сама же собой она взялась, ктото посеял её, хорошо обработал всё поле". Когда видишь богатый сад, прекрасно устроенный, ты рассуждаешь: "Кто-нибудь, да посадил его". Когда взглянешь на огромный дом, тоже помышляешь: "Не сам же он собой вырос, а строил его разумный плотник и строитель!"

Словом, на какую вещь ни посмотришь, везде найдёшь, что она не сама от себя, а кто-нибудь другой сделал её.

Но какой дом, сад или поле могут сравниться с міром? Посмотри и спроси себя: откуда этот мір взялся? Ведь и дом не вырастает сам собой, надобно, чтобы он был кем-то построен. Точно так же и мір не сам собой возник и есть, а кем-нибудь построен, сделан, сотворён.

Кем сотворён? Самое простое рассуждение скажет тебе: Господом Богом. Ну вот, значит, и ты прочёл в великом Божием міре, как в книге, что Бог "есть Творец міра, Создатель неба и земли, всего видимого и невидимого". То есть Он-Творец всего того, что ты видишь, и ещё более - всего того, чего не видишь (ибо ты не всё видишь), что есть на свете

Всё тяжёлое держится только на твёрдом и никак не удержится на том, что мягче его. Бросьте камень или палку в воздух: они не удержатся там, а упадут и будут лежать на земле

Мы - люди - стоим, ходим, лежим на земле; скотина и зверьтоже на земле; города, сёла, деревни, деревья, воды тоже держатся землёй и на земле. Птица, хотя и летает по воздуху, HO HEΔΟΛΓΟ: ΠΟΛΕΤΦΕΤ-ΠΟΛΕΤΦΕΤ, да сядет либо на дерево, либо на крышу, либо на землю.

Так на чём же земля-то держится? Ни на чём: "Водрузивый на ничесомже землю повелением Твоим и повесивый неодержимо тяготеющую, на недвижимем", - говорится в одной церковной песне (Воскресный канон, глас 5-й. По-русски: "Повелением Твоим утвердивший землю ни на чём - то есть на полной пустоте - и повесивший её так, что нет для неё опоры, и она "тяготеет". Помните всемірного тяготения?)

Как же такая масса может держаться сама собой? Значит, её поддерживает некая великая сила.

Чья же это сила? Известно всемогущая сила Божия. Бог всё держит, всем управляет, поэтому Его называют Вседержите-

Поглядите разумно на вещи даже самые малые - все они скажут, словно печатная книга, о Господе Боге Вседержителе.

Видишь, к примеру, зелёную траву, хороший цветок - подойди-ка, посмотри на него, да спроси: "Кто это тебя, прекрасный цветок, так и украсил, и нарядил?" Он тебе ответит: "Отец

Спроси у птиц, кто их кормит? Они пропоют: "Отец Небесный". "Как же, - скажете вы, - они ведь едят наш хлеб!" Так. Ну а ваш-то откуда взялся, по чьей воле и повелению вырос?

Когда ты бросаешь семена в землю, уверен литы, что они непременно взойдут, вырастут и созреют? Нет. Ты только говоришь когда сеешь: "Уроди, Господи, Отец Небесный!" И Отец Небесный уродит, когда ты просишь его как добрый и послушный сын и когда на то будет воля Его святая. И велит Он за это делитьсятем, что дал тебе, с бедными ближними твоими, и со зверями, и с птицами тоже.

Видишь, что Бог есть не только Творец и Вседержитель, но и Отец Премилосердный, Всеблагой и Всесильный.

Теперь понимаете, дети, что прочесть великую книгу Божию можно всякому человеку. Видите, что мы, хоть и немного учились читать, а, между тем, про-ЧЛИ И УЗНАЛИ СТОЛЬКО СЛОВ И ВАЖных святых истин. Смотрите же на всякую вещь как на слово и поучение о Господе Боге вашем, читайте великую книгу міра, начертанную Самим Богом. Вы знаете теперь, что её можно чи-

> Православный детский "Лесенка-чудесенка", 2013 г.



### Как нужно молиться



Зачем же мы, дети, становимся на ноги, когда молимся Богу, как вы думаете? А с кем мы иногда говорим стоя? С начальниками, со старшими хорошо ли говорить сидя?... Неприлично, нехорошо. Ну а если бы нам пришлось говорить с важным начальником, или с царём, как бы мы стали ГОВОРИТЬ С НИМИ И ПРОСИТЬ У НИХ того, что нам нужно? Конечно,

Но Бог не в пример выше и царя. Значит, мы должны молиться Богу стоя, чтобы выразить наше благоговение пред

Зачем мы, дети, во время молитвы становимся пред святыми иконами? Что мы видим на иконах? На иконах мы видим изображение Спасителя, Его Пречистой Матери или других святых. А если бы вам сейчас пока-

зать изображение отца или матери, вспомнили бы вы о них? Наверное, они бы вам сейчас же и представились, какими вы их знаете дома, и вы начали бы думать о них.

Вот и на святые иконы во время молитвы мы должны смотреть для того, чтобы яснее, живее представлять себе нашего Спасителя или святых Божиих и чтобы, молясь, ни о чём другом не думать, кроме

> Священник Иоанн Анурьев

Стой, как свечечка,

на службе, Привыкай, что ты - свеча.

Ты, как свечка, Богу нужен, Твоя вера горяча. Пусть горит душа, как пламя,

Пламя ровное свечи,

А заплачешь над грехами -Будут слёзы горячи!

Слёзы - вроде капли воска,

И прозрачны, и чисты. Покатилась тихо слёзка-Стал немножко чище ты. Стой тихонько,

стой в сторонке, Про себя молитвы пой. О тебе - живой иконке -Ангел радуется твой.

Т.Н. Дашкевич

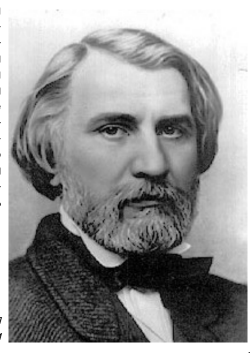
### К 195-летию со дия рождения

### Певец России

27 октября/9 ноября 1818 году родился ве ликий русский писатель Иван Сергеевич Тургенев. Знамениты его романы "Отцы и дети", "Дворянское гнездо" и другие. Замечательны его "Стихотворения в прозе". Одно такое помещаем здесь. Скончался писатель в 1882году, то есть 139 лет назад.

> Из творческого наследия И.С. Тургенева:

"Всё-таки моя Русь дороже всего на свете".



"Россия без каждого из нас обойтись может, но никто из нас без нее не может обойтись. Горе тому, кто это думает, двойное горе тому, кто действительно без неё обходится!"

"Берегите чистоту языка как святыню".

Русский язык! Во дни сомнений, во дни тягостных раздумий о судьбах моей родины, ты один мне поддержка и опора, о великий, могучий, правдивый и свободный русский язык! Не будь тебя - как не впасть в отчаяние при виде всего, что совершается дома? Но нельзя верить, чтобы такой язык не был дан великому народу!



Н. Бережная, г. Азов

### Поучения на панихидах



Священное Писание говорит, что тело умершего человека возвращается в землю, от которой было взято, а душа воспаряет к Богу

Бог же не есть Бог мёртвых, но Бог живых.

В каком же состоянии живут души, которые перешли в иной мір?

Одни ждут Суда Божия. Апостол Павел пишет: "Поправшие Кровь Сына Божия находятся в страшном ожидании Суда". Это души тех, которые на земле не приготовили себя для жизни вечной, для радости и блаженства. Теперь они там томятся в СТРАШНОМ ОЖИДАНИИ ПРИ- говора..

Другие находятся в светлой радости.

Господь Иисус Христос дал нам Заповеди блаженства. Если человек живёт по этим заповедям, если он всё выполняет, то душа его ещё при жизни земной делается уже блаженной и достойной Царствия Небесного.

Какие же это Заповеди блаженства?

Господь сказал: "*Бла*жени нищие духом, яко тех есть Царство Не-

Если душа не смиряла себя на земле, не обнищала духом ради Христа, то теперь она содрогает-

ся там, вся обнажённая от добродетелей. Она страшно томится в ожидании, как без светлой одежды она узрит Господа.

#### "Блажени плачущии..."

Кто не плакал на земле о грехах своих, кто не омывал слезами душу свою, душа того горько рыдает теперь там.

#### "Блажени кротиыи..."

Кто не был кротким здесь, на земле, душа того ожесточена и там. Эта жестокость держит душу вне света, и от этого она жестоко страдает.

"Блажени алчущии и жаждущии правды...'

Кто на земле не причашался Плоти и Крови Христовой, кто не искал правды словес Его и не читал Евангелие, душа того страшно голодает там.

#### "Блажени милостивии..."

Кто был немилосердным по отношению к ближним в земной жизни своей, душа того страшно мучается теперь, ибо видит, что ушло время благоприятное сеяния добра, и теперь не будет ей помилования.

#### "Блажени чистии сердцем..."

Кто при жизни земной не старался очистить сердце своё от грехов и пороков, душа того мучается теперь от стыда за СВОЮ СМРАДНОСТЬ, ТЕМНОту и нечистоту

#### "Блажени миротворцы..."

Кто не имел мира в душе своей и не заботился о мирной жизни с ближними своими здесь, на земле, душа того ощущает там великое смятение.

Итак, кто не исполнил в земной жизни заповеди Господни, кто не ушёл отсюда блаженным, душа того в тёмном месте ожидает теперь Второго Пришествия Его и в страшном смятении вопиет: "Вскую мя отринул еси от Лица Твоего, Свете Незаходи-

лом, иногда около гроба, в

котором положено тело. А

добродетельная душа идёт

в те места, в которых имела

обыкновение творить прав-

ду. В третий же день, Тот, Кто

воскрес в третий день из

мертвых - Бог всех - повеле-

вает, в подражание Его Вос-

кресению, вознестись вся-

кой душе христианской на

небеса для поклонения Богу

всяческих. Итак, благое

Церковь имеет обыкнове-

ние совершать в третий

день приношение и молитву

за душу. После поклонения

Богу повелевается от Него

показать душе различные и

приятные обители святых и

красоту рая. Всё это рас-

сматривает душа шесть

дней, удивляясь и прослав-

ляя Создателя всего этого -

Бога. Созерцая же всё это,

она изменяется и забывает

скорбь, которую имела, бу-

ковой день опять она возно-

сится на поклонение к Богу;

и тогда уже Судия опреде-

ляет приличное ей по делам

место. Итак, правильно по-

ступает Церковь, делая по-

миновения о усопших и при-

явших Крещение" (Св. Ма-

карий Александрийский.

мый, и покрыла мя еси 🦝 чуждая тьма окаянного". А слова "обрати мя и к свету заповедей Твоих" не могут произносить, потому что душа там теряет СПОСОБНОСТЬ МОЛИТЬСЯ.

Но Господь безмерно 🔬 Благ! Он и этим страдаю- 🌡 щим душам оказывает милость, принимая нашу молитву за них как выражение нашей великой любви к несчастным, но дорогим и близким нам.

Только и осталась у них надежда на милость Божию, на наши молитвы.

#### Схиигумен Савва (Остапенко)

"Поучения на панихидах"

### Вопрос-ответ

- Что означают 3-й, 9-й и 40-й день после смерти че-

ловека? - Наше земное бытие - приготовление к жизнь будущей: человекам положено однажды умереть, а потом суд" (Евр.9, 27). Посмертные опыты свидетельствуют, что, освободившись от дебелости телесной, душа становится более деятельной. Испытания, которые она претерпевает сразу же после разлучения с телом, имеют духовно-нравственную природу. Всё, что она делала доброго и худого, остаётся. Поэтому для души с самого начала загробной жизни (ещё до Суда) начинаются радости или страдания, в зависимости от того, как она жила на земле. Преподобный Иоанн Кассиан пишет: "души умерших не только не лишаются своих чувств, но не теряют и расположений своих, т. е. надежды и страха, радости и скорби, и нечто из того, чего ожидают себе на всеобщем суде, они начинают уже предвкушать, вопреки мнению некоторых неверных, будто после исхода из этой жизни они разрушаются в ничто; они ещё живее становятся и ревностнее прилепляются к прославлению Бога" (Собеседование 1, гл. 14). В первые два дня, освободившись от бренного тела, душа наслаждается свободой и может посешать на земле те места, которые ей были дороги. Но на третий день она попадает уже в иные области. Известгелом святому Макарию Александрийскому (почил в 395 г.): "когда в третий день бывает в Церкви приношение, то душа умершего получает от стерегущего её ангела облегчение в скорби, какую чувствует от разлучения с телом; получает потому, что славословие и приношение в Церкви Божией за неё совершено, отчего в ней рождается благая надежда. Ибо в продолжение двух дней позволяется душе вместе с находящимися при ней ангелами ходить по земле, где хочет. Поэтому душа, любящая тело, скитается иногда около дома, в котором разлучилась с те-

ников и грешников: - "Христианское чтение", 1831, ч. 43, с. 123-131; "Как проводит душа первые сорок дней по исходе из тела, М., 1999, c. 13-19).

#### - Как мне помочь моей 🖇 некрещёной подруге, которая покончила жизнь самоубийством?

У великого оптинского

старца преподобного Льва 🊜 был духовный сын Павел Тамбовцев, отец которого покончил с собой. Эта тра- 🖇 гическая смерть вне Церкви ввергла сына Павла в тяжёлое состояние. Старец Лев, vтешая его, сказал: "Ты не должен чрезмерно печалиться. Бог без сравнения более чем ты любил и любит его. Значит, тебе остаётся предоставить вечную участь родителя твоего благости и милосердию Бога, Который, если соблагоизволит помиловать, то кто может противиться Ему". Старец дал Павлу Тамбовцову молитву, которую можно читать и за Вашу подругу: "Помилуй, Господи, душу раба Твоего /имя/, отшедшего в жизнь вечную в отступлении от святой Твоей Православной Церкви. Неисследимы судьбы Твои. Не постави мне во грех сей молитвы моей. Но да будет Святая воля Твоя".

преподобный старец, Иосиф, позже говорил, что имеются свидетельства о 🎕 плодах этой молитвы. Её можно читать в любое время (в течение дня неоднократно). Помогает посильная милостыня, подаваемая нуждающимся за душу умершей. Хорошо молиться Матери Божией, прочитывая по чёткам "Богородице Дево, радуйся:" (сколько позволяют силы: от 39 до 150 раз в день). Вначале и в конце этого правила просить Богородицу помочь душе умершей.

И ещё хочется сказать: близкие не должны унывать, а делать всё возможное, чтобы помочь, помня милосердие Господа и зная, что всё окончательно определится на Суде Божием.

> Священник Афанасий Гумеров. насельник Сретенского 💰 монастыря

ПРАВОСЛАВНЫЙ КАЛСНДАРЬ

19 октября / 1 ноября - Мч. Уара. Прп. Иоанна Рыльского

20 октября / 2 ноября - Димитриевская родительская суббота

22 октября / 4 ноября - Казанской иконы Божией Матери

24 октября / 6 ноября - Иконы Божией Матери "Всех скорбящих Радость"

28 октября / 10 ноября - Вмц. Параскевы, наречённой Пятница.
Прп. Иова, игумена Почаевского.
Свт. Димитрия Ростовского

5 / 18 ноября - Свт. Ионы Новгородского. Свт. Тихона, патриарха Московского и всея России

6 / 19 ноября - Прп. Варлаама Хутынского

8 / 21 ноября - Собор Архистратига Михаила и прочих Небесных Сил Безплотных.
Иконы Божией Матери
"Скоропослушница"

13 / 26 ноября - Свт. Иоанна Златоустого

15 / 28 ноября - Начало Рождественского поста

16 / 29 ноября - Апостола и евангелиста Матфея 

дучи в теле. Но если виновна в грехах, то при виде наслаждений святых начинает скорбеть и укорять себя, говоря: "Увы мне! Как я суетилась в том міре! Увлекшись удовлетворением похотей, я провела большую часть жизни в безпечности и не послужила Богу, как должно, дабы можно было и мне удостоиться этой благости". По рассмотрении же в продолжение шести дней всех радостей праведных она опять возносится ангелами на поклонение Богу, Итак, хорошо делает Церковь, совершая в девятый день службы и приношения за усопшего. После вторичного поклоневелевает отнести душу в ад и показать ей находящиеся там места мучений, разные отделения ада и разнообразные нечестивых мучения По этим различным местам дней, трепеща, чтобы и самой не быть осуждённой на заключение в них. В соро-

### Дорогие шахтинцы и жители всего Донского края! Братья и сестры!

храма Покрова Пресвятой Богородицы

РЕКВИЗИТЫ ПРИХОДА:

(Для пожертвований на строительство храма и издание газеты) Местная религиозная организация Православный приход храма Покрова Пресвятой Богородицы

**ИНН** 6155032013, **КПП** 615501001 Банк: МКБ "Дон -Тексбанк" ООО Р/счёт 40703810700000001807 **БИК** 046014718

Кор/счёт 30101810500000000718 Адрес банка: 346500, г. Шахты, пр. Красной Армии, 140.

Адрес (для почтовых переводов): 346513, г. Шахты Ростовской

области, пр. Победы революции, 22

Получатель: Настоятель храма иерей Михаил Борисенко.



#### Слово о исходе душ правед-Дорогие читатели! Братья и сестры! Просим бережно относиться к газете "Донские православные вести". На её страницах публикуются репродукции икон, священные имена, сочинения святых отцов, цитаты из Священного Писания. Берегите газету, не используйте её в бытовых целях.

Местная религиозная орга низация Правоспавный притой Богородицы г. Шахты

Над номером работали: Елисеева Светлана, Ефа нова Светлана. Скляр Сергей, Захарченко Наталья

Православно-просветительская газета "Донские православные вестравославное Юж-ти". Свидетельство о регистрации ПИ № 10-3968, выданное Юж-346513, г. Шахты Ростовской ным окружным межрегиональным территориальным управлением Министерства Российской Федерации по делам печати, телерадиовещания и средств массовых коммуникаций. Газета свёрстана в редакции "Донские православные вести"

обл., пр. П. Революции, 22, тел./факс (863-6)22-44-64 E-mail: pokrov.shakhty@mail.ru www.pokrov-shakhty.prihod.ru

Тираж 2000 экз. Объем 3 п.л. Газета отпечатана в типографии ООО "Полиглафия" г. Шахты, пер. Кр. Шахmëp. 68.

Заказ № Подписан<u>о к</u> печати 31.10.2013 г. по графику: 14:00 фактически: 14:00

За достоверность фактов ответственность несут авторы публикаций. Присланные материалы не рецензируются и не возвращаются. Редакция оставляет за собой право редактировать, сокращать авторские тексты.